

الآخر في المعلقطية في المعلقة في





*- أَلِيْف* أر. عَالِيْلُ ثَنِّ عَلَى إِلَّهِ مِنْ الْمِنْ لِيْكِيْ المنتاذ الطبير وعلي العربي عليمة المالث معود





#### سلسلة بحوث منهجية في الدراسات القرآنية (٥)

# الأحرف المقطعة في أوائل السور دراسة تفسيرية

أ.د. عادل بن علي بن أحمد الشدّي أستاذ التفسير وعلوم القرآن جامعة الملك سعود

مدار الوطن للنشر والتوزيع



# حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى



# الملكة العربية السعودية . القر الرئيسي: الرياض. اللرّ

س.ب ٢٤٥٧٦٠ الرمز البريدي ١١٣١٦ هاتف ٤٧٩٢٠٤٢ ( ٥ خطوط ) فاكس ٤٧٣٢٩٤١

pop@mdaralwatan.com

البريد الإلكتروني

www.mdaralwatan.com

موقعنا على الإنترنت:

| -4-5141134 | الثوريع العجي للشرقية والجنوبية ا  | -0-7734713 | الرياض:           |
|------------|------------------------------------|------------|-------------------|
| 5-AFF1F-4- | القرزيع الفجرك لباقي جهات الملكة ، | 40+212T14A | الفربية:          |
| +0++9979AY | التسويق للجهات العكومية :          | ·#-714777A | الشرطية:          |
| -4-1147734 | مييمات الكتبات الغارجية:           | AFF-F13-0. | الثمالية والقميم: |
|            |                                    | *0-21T-YTY | الهنوبية :        |
|            |                                    |            |                   |



# بنسب أقف التغزال يحب

### ملخص البحث

يعرض البحث لقضية اختلفت فيها أقوال المفسرين وتنوعت فيها أراؤهم تنوعًا وصل إلى حد التضاد في كثير من الأحيان، وكان مرد ذلك بالدرجة الأولى إلى الاختلاف في النظر إلى الأحرف المقطعة في أوائل السور أهي من المحكم معلوم المعنى أم من المتشابه الذي لا يمكن تحديد معناه.

بيّن البحث أهمية هذا الموضوع بالنظر إلى كون هذه الأحرف من القرآن الذي أمر الله تعالى بتدبره، وفهم معناه، وأن من هذه الأحرف ما يُعد آية كاملة، ومنها ما يُعد آيتين، وأن فواتح الكلم عند أهل البلاغة هو المنبه على مقصود الهادي إلى مراميه، وأن ما ورد من أقوال عن كثير من السلف ومنهم جمع من الصحابة في معاني الأحرف المقطعة فيه دلالة على أهمية البحث في ذلك؛ إضافة إلى وجود الأقوال الشاذة المنحرفة في معاني هذه الأحرف المقطعة فيه دلالة على أهمية البحث في ذلك؛ إضافة إلى وجود الأقوال الشاذة المنحرفة في معاني هذه الأحرف قديمًا وحديثًا، ولا يمكن رد هذه الأقوال وبيان ضعفها إلا بدراسة هذه القضية من جوانبها المختلفة.

كان من اللافت تفاوت أقوال المفسرين في المعنى المواد بالأحرف المقطعة؛ ففي حين عدّها البعض من المتشابه الذي استأثر الله بعلمه، زعم البعض أنها أسهاء لله تعالى، أو للقرآن، أو لبعض سور القرآن، أو أقسام بل وجازف البعض فجزم بأن المراد بها رموز لكلهات بلغات غير العربية كالهيروغليفية أو أنها حروف ترمز إلى حوادث بحسب حساب الجمل، وقد

قام الباحث في الفصل الأول من هذه الدراسة الذي اشتمل على تسعة مباحث باستعراض هذه الأقوال بأدلتها مع مناقشة كل قول وبيان أوجه القوة والضعف فيه.

وتوقف الباحث عند الخلط الذي وقع فيه بعض الباحثين بين الأقوال الواردة في معاني الأحرف المقطعة، والأقوال الواردة في حكم وأسرار افتتاح بعض السور بها فأفرد هذه المسألة بفصل اشتمل على ثمانية مباحث تدور بين التحدي والإعجاز والفصل بين السور، والتنبيه والجذب لساع القرآن والدلالة على الإعجاز اللغوي والموضوعي وأقوال أخرى في ذلك.

وختم الباحث دراسته بذكر خلاصة القول وما ترجع له في معنى الأحرف المقطعة في أواثل السور والحكمة منها.

#### المقدمت

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد:

فقد نزل القرآن على النبي محمد ﷺ لهداية الناس وإرشادهم إلى طريق السعادة، وإخراجهم من الظلمات إلى النور، وزجرهم عن طريق الغواية والضلال. قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَنْ لَا رَبُّ فِيهُ هُدُى لِلْمُقِينَ ﴾ [البغرة: ٢]. وقال: ﴿قَدْ جَمَاةَ كُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّثُ لَكُمْ كُنُمْ مِينَا يَبَا كُنتُمْ أَغُفُونَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَعْفُواْ عَن كَيْدُ قَدْ جَاءَ كُم مِن اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ ١٠٠٠ يَهِ لِللَّهُ مَن اتَّبَعَ رِضْوَنَكُ مُسُبُلَ السَّلَنِي وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَنَتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَطِ مُستَقِيدٍ ﴾ [الماندة:١٥-١٦]. وقال: ﴿ الَّم حَكِتَنبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَنَ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمَّ إِلَىٰ صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ [ابراهبم:١]. وقد أمر الله تعالى بتدبر آيات هذا الكتاب العزيز، وبين أن الفائدة لا تتم إلا بتدبره فقال: ﴿ كِتُنُّ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبُرُكُ لِيَتَبَّرُوا مَايَنِهِ. وَلِمَتَذَكَّرَ أُولُوا ٱلأَلْبَ ﴾ [ص:٢٩]. وقال: ﴿ أَفَلَا يَنْدَبِّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْيِلَاهَا كَعَيْمِرًا ﴾ [النساه: ٨٦]. وقال: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ ٱلْقُرْمَاتَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾ [عمد: ٢٤]. قال ابن عباس عَبْنُ : ﴿ أَفَلَا يَتُدَبِّرُونَ ٱلْفُرْمَانَ ﴾ فيتفكرون فيه، فيرون تصديق بعضه لبعض، وأن أحدًا من الخلائق لا يقدر عليه». وقال الزجاج: «التدبر: النظر في عاقبة الشيء»(١).

<sup>(</sup>١) زاد المسير (٢/ ١٤٤).

غير أن بعض القرآن بحتاج إلى دقيق نظر وسعة علم، ولذلك قال تعالى: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ لَعَلِمهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ لَعَلِمهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُمْ ﴾ [الناه: ٨٣]. فالقرآن منه ما هو محكم ومنه ما هو متشابه كها قال سبحانه: ﴿ هُو الَّذِي أَنْلَ عَلَيْكَ الْكِنْبَ مِنهُ مَايَنَتُ مُنْكُمْنَتُ هُنَّ أُمُ الْكِنْبِ وَأَنْوُ مُتَكَنْبُ مِنهُ مَايَنَتُ مُنْكُمْنَتُ هُنَّ أُمُ الْكِنْبِ وَأَنْو مُنْهُ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلْمُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلْهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلْ

ومن العلماء من رأى أن المتشابه يمكن التوصل إلى معناه عن طريق رده إلى المحكم، ولا يتيسر ذلك إلا للراسخين في العلم. قال الشيخ السعدي: «وأما أهل العلم الراسخون فيه الذين وصل العلم واليقين إلى أفندتهم فأثمر لهم العمل والمعارف، فيعلمون أن القرآن كله من عند الله، وأنه كله حق عكمه ومتشابه، وأن الحق لا يتناقض ولا يختلف. فلعلمهم أن المحكمات معناها في غاية الصراحة والبيان يردون إليها المشتبه الذي تحصل فيه الحيرة لناقص العلم والمعرفة، فيردون المتشابه إلى المحكم، فيعود كله عكمًا» (۱۱)، وقد رجع شيخ الإسلام ابن تيمية هذا الرأي، وانتصر له أتم انتصار (۲۱). ويمكن أن يقال: إن من المتشابه ما لا يعلمه إلا الله، ومنه ما يعلمه الراسخون في العلم برده إلى المحكم.

إن بحثنا هذا يدور حول الأحرف المقطعة التي افتتحت بها بعض السور القرآنية والتي اختلفت في معناها ودلالاتها أقوال المفسرين وتنوعت

<sup>(</sup>١) تبسير الكريم الرحن (ص: ١٠١-١٠٢).

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوي شيخ الإسلام (١٧/ ٤٠٤، وما بعدها).

آراؤهم اختلافًا وتنوعًا شديدًا.

وسبب هذا الاختلاف \_ فيها أرى \_ هو اختلاف النظر إلى هذه الأحرف، هل هي من المحكم معلوم المعنى أم من المتشابه الذي لا يمكن تحديد معناه، وهل هي من المتشابه الذي استأثر الله بعلمه على قول من قال ذلك أم من المتشابه الذي يمكن للراسخين في العلم تحديد معناه؟

إن البحث في الأحرف المقطعة لا يعدُّ ترفَّا فكريًا غير ذي جدوى للأسباب الآتية:

اولاً: أن هناك إجماعًا على أن هذه الأحرف هي من القرآن الذي أمر الله تعالى بتدبره وفهم معناه، فنحن مأمورون بتدبر هذه الأحرف المقطعة ومعرفة دلالاتها والهدف من افتتاح بعض السور بها.

ثانيًا: أن من هذه الحروف ما يُعدُّ آية كاملة، ومنها ما يعدُّ آيتين كاملتين، كما أشار إلى ذلك علماء عدُّ الآي في مصنفاتهم ومنهم: أبو عمرو الداني حيث أسند إلى غير واحدٍ من الصحابة كعلي بن أبي طالب عن أنه عدَّ ﴿الَّهَ ﴾، و ﴿حَمَّ ﴾ آية، و ﴿طه ﴾ آية، و ﴿حَمَ ﴾ أية، بل إن العد الكوفي يجعل قوله تعالى: ﴿حَمَّ ﴿ عَمَّ ﴾ آيتين اثنتين اثنتين اثنين اثنتين الله .

فنحن إذن أمام آيات كاملة وبعض آيات، فالقول بعدم فائدة البحث فيها غير صحيح لأنه يمنع البحث في بعض آيات من القرآن بغير دليل صحيح يعتمد عليه.

<sup>(</sup>١) البيان في عدُّ أي القرآن لأبي عمرو الداني. تحقيق د. غانم قدوري الحمد (١/ ٥٨، ١/ ٩١). وانظر في ذلك: الكشاف (١/ ٣١)، والبرهان (١/ ٢٣٥)، والإتقان (١/ ١٨٨).

ثالثًا: أن فواتح الكلم يعده العلماء من أهم الكلام، لأنه هو المنبه على مقصوده، الهادي إلى مراميه، وقد ذكر أبو هلال العسكري أنهم كانوا يقولون: «أحسنوا معاشر الكتاب الابتداءات فإنهن دلائل الإعجاز»، فكيف تكون فواتح الكلام بهذه الأهمية ويزعم أن البحث فيه غير ذي أهمية؟

رابعًا: أنه ورد عن كثير من السلف أقوال في معاني تلك الحروف ودلالاتها، مما يدل على أهمية البحث في ذلك.

خامسًا: أن هناك أقوالًا شاذة قديمًا وحديثًا حول معاني تلك الحروف ودلالاتها، ومن أحدثها تفسير تلك الحروف باللغة الهيروغليفية (المصرية القديمة) ولا يمكن رد تلك الأقوال وإبطالها وبيان تهافتها إلا بدراسة تلك القضية من كافة جوانبها، لبيان وجه الصواب فيها.

ومع حرصي على عدم إثقال البحوث العلمية بالتقول التي لا تمس الحاجة إليها إلا أنني رأيت الحاجة قائمة في مثل هذا البحث إلى الإكثار من النقول عن أئمة هذا الشأن وكبار المفسرين مع استيفاء القول لإقناع القارئ بوجهة نظر المفسر، أو على الأقل إنصافه بذكر حججه التي استدل بها لا سيا مع ورود أقوال متعارضة عن العلم الواحد في بعض الأحيان مما أدى إلى خلط في نسبة الأقوال عند بعض الباحثين مع الاستغناء بالنقول المحررة عن التعليقات المكررة التي تضخم البحث بإعادة فحوى كلام المنقول عنه.

ولذا فسوف أذكر أقوال أهل العلم وغيرهم من القدماء والمحدثين فيها يتعلق بتلك الحروف المقطعة، وحجة كل منهم في ذلك إن وجدت، مع مناقشة كل قول من تلك الأقوال وبيان أوجه القوة والضعف فيه، ثم أذكر \_إن شاء الله\_ما يترجح لديّ من تلك الأقوال.

وبعد التتبع والنظر فيها ورد عن العلماء والأثمة حول هذه الحروف المقطعة، فقد قمت بتقسيم هذا البحث إلى مقدمة وإلى فصلين وخاتمة:

الفصل الأول: أقوال العلماء في معاني الحروف المقطعة، وفيه تسعة مباحث.

الفصل الثاني: أقوال العلماء في حكم وأسرار افتتاح سور القرآن بهذه الحروف المقطعة، وفي ثمانية مباحث.

الخاتمة: وفيها خلاصة القول الذي توصلت إليه في معنى الأحرف المقطعة والحكمة منها.

هذا وأسأل الله تعالى التوفيق والسداد، فهو سبحانه الهادي إلى سواء السبيل.

# الفصل الأول

# أقوال العلماء في معانى الحروف المقطعة

## وفيه إربعة مباحث:

المبحث الأول: أنها من المتشابه الذي استأثر الله بعلمه.

المبحث الثاني: أنها أسماء لله تعالى أو أنها تدل على الاسم الأعظم.

المبحث الثَّالث: أنها تدلُّ على أسماء الله تعالى وصفاته.

المبحث الرابع: أنها أسماء لله تعالى ولفير الله.

المبحث الخامس: أنها أسماء لسور القرآن.

المبحث السادس: أنها أسماء للقرآن.

البحث السابع: أنها أقسام.

المبحث الثامن: أنها حروف تدل على الحوادث بحسب حساب الجمل.

البحث التاسع: أنها تدلُّ على معان شتى.

# 🚪 المبحث الأول:

# أن الأحرف المقطعة من المتشابه الذي استأثر الله بعلمه القائلون به:

هذا القول مروي عن الخلفاء الراشدين الأربعة، وابن مسعود، والشعبي، وأبي صالح، وعبد الرحمن بن زيد بن أسلم، وسفيان الثوري، والحسين بن الفضل، والربيع بن خثيم، وأبي بكر بن الأنباري، وجابر بن عبد الله بن رئاب<sup>(۱)</sup>.

## تفصيل القول:

روي عن أبي بكر الصديق هجنت أنه قال: الله عز وجل في كل كتاب سرِّ، وسرُّ الله في القرآن: أوائل السور (<sup>(۲)</sup>، وعن علي هجنت قال: الكل كتاب صفوة، وصفوة هذا الكتاب حروف التهجي (<sup>(۲)</sup>).

وقال داود بن أبي هند: «كنت أسأل الشعبي عن فواتح السور فقال: يا داود إن لكل كتاب سرًّا، وإن سر القرآن فواتح السور، فدعها وسل عن

(۱) انظر: زاد المسبر (۱/ ۲۰)، ابن كثير (۱/ ۵۳،۵۲)، القرطبي (۱/ ۱۵٤)، لباب التأويل (۱/ ۲۲)، فتح البيان (۱/ ۵۳)، مفاتيح الغيب (۱/ ٤)، نظم الدرر (۱/ ۲۰).

<sup>(</sup>٢) زاد المسير (١/ ٢٠)، البغوي (١/ ٤٤)، ابن كثير (١/ ٣٦)، أبو السعود (١/ ٢١)، لباب التأويل (١/ ٢٢)، أنوار التنزيل (١/ ١٥)، فنح البيان (١/ ٥٦)، نظم الدرر (١/ ٣٠).

<sup>(</sup>٣) البغوي (١/ ٤٤)، ابن كثير (١/ ٣٦)، أبو السعود (١/ ٢١)، لباب التأويل (١/ ٢٢)، أبو السعود (١/ ٢١)، لباب التأويل (١/ ٢٠)، أنوار التنزيل (١/ ١٥)، فتح البيان (١/ ٦٥)، مفاتيح الغيب (١/ ٤)، نظم الدرر (١/ ٣٠).

ما سوى ذلك،<sup>(۱)</sup>.

وذكر أبو الليث السمرقندي عن عمر وعثمان وابن مسعود أنهم قالوا: «الحروف المقطعة من المكتوم الذي لا يفسّر. وفائدة ذكرها: طلب الإيهان بها، ولا يلزم البحث عنها، فهي مما استأثر الله بعلمه (٢).

وقال أبو حاتم: •لم نجد الحروف المقطعة في القرآن إلا في أوائل السور، ولا ندري ما أراد الله عز وجل بها»<sup>(۱)</sup>.

قال القرطبي: دومن هذا المعنى ما ذكره أبو بكر الأنباري عن الربيع ابن خثيم قال: إن الله تعالى أنزل هذا القرآن، فاستأثر منه بعلم ما شاه، وأطلعكم على ما شاه، فأما ما استأثر به لنفسه، فلستم بنائليه، فلا تسألوا عنه، وأما الذي أطعلكم عليه، فهو الذي تسألون عنه، وتخبرون به، وما بكل القرآن تعلمون، وما بكل ما تعلمون تعملون. قال أبو بكر [الأنباري]: فهذا يوضح أن حروفًا من القرآن سترت معانيها عن جميع العالم، اختبارًا من الله يؤوامنحانًا، فمن آمن بها أثيب وسعد، ومن كفر وشك أثم وبُعده (أ).

<sup>(</sup>١) الوسيط (١/ ٧٥)، البغوي (١/ ٥٨).

<sup>(</sup>٢) القرطبي (١/ ١٥٣)، فتح البيان (١/ ٥٦)، الجواهر الحسان (١/ ٤٦).

<sup>(</sup>٣) فتح البيان (١/ ٥٦).

<sup>(</sup>٤) القرطبي (١/ ١٥٤)، فنح البيان (١/ ٥٦).

<sup>(</sup>٥) القرطبي (١/ ١٥٤).

ويرى هود بن محكم الهواري في تفسيره أن هذه الحروف من المتشابه (۱). وقال الحسين بن الفضل: هو من المتشابه (۱). قال النسفي: «وقيل «وقيل إنها من المتشابه الذي لا يعلم تأويله، وما سميت معجمة إلا لإعجامها وإبهامها (۱).

هذا مجمل ما ورد عن القائلين بأن معاني ودلالات تلك الحروف المقطعة هي من المتشابهة الذي استأثر الله تعالى بعلمه.

وحجة هؤلاء \_ فيها يبدو لي \_ أن النبي ﷺ لم يرد عنه شيء في معاني هذه الأحرف على الرغم من أن السور التي افتتحت بالأحرف المقطعة بلغت تسمًا وعشرين سورة، فلما لم يبين النبي ﷺ معنى شيء منها دلً على أنه من المتشابه الذي استأثر الله بعلمه.

وقد ذكر في ثنايا ما سبق أن الفائدة من ذكر هذه الأحرف هو طلب الإيهان بها، وإن جُهل معناها، وذلك على سبيل الاختبار والامتحان، فهي من جنس الإيهان بالغيب الذي لا يعلمه إلا الله تعالى.

ويبدو أن القرطبي نصر هذا القول في (جامعه) فبعد أن ذكر كلام أصحاب هذا القول قال: «قلت: هذا القول في المتشابه وحكمه، وهو الصحيح على ما يأتي بيانه في (آل عمران) إن شاء الله تعالى الله وذكر ابن

<sup>(</sup>١) تفسير هود بن محكم الهواري (١/ ٧٨).

<sup>(</sup>٢) مفاتيع الغيب (١/ ٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير النسفى (١/٩).

<sup>(</sup>٤) القرطبي (١/ ١٥٥).

كثير أن هذا القول هو اختيار أبي حاتم ابن حبان (١٠). وقد رجع هذا القول أيضًا الصاوي في حاشيته على الجلالين (٢٠).

وقد اعترض على هذا القول: •بأنه لا يجوز أن يخاطب الله عباده بها لا يعلمون، وأجيب عنه بأنه يجوز أن يكلف الله عباده بها لا يُعقل معناه، كرمي الجهار، فإنه مما لا يعقل معناه، والحكمة فيه هو كهال الانقياد والطاعة، فكذلك هذه الحروف يجب الإيهان بها، ولا يلزم البحث عنها (٢).

أما الفخر الرازي فقد ذكر إنكار المتكلمين لهذا القول فقال: «واعلم أن المتكلمين أنكروا هذا القول، وقالوا: لا يجوز أن يرد في كتاب الله تعالى ما لا يكون مفهومًا للخلق، واحتجوا عليه بالأيات والأخبار والمعقول».

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر (۱/ ۵۳)، أضواء البیان (۳/۳).

<sup>(</sup>٢) حاشية الصاوى على الجلالين (١/ ١٠).

<sup>(</sup>٣) لباب التأويل (١/ ٢٢، ٢٣).

الإحاطة بمعناه. وقوله: ﴿ هُدُى إِنْهُنِّينَ ﴾ وغير المعلوم لا يكون هدى الراحاطة بمعناه. وقوله: ﴿ هُدُى إِنْهُنِّينَ ﴾ وغير المعلوم لا يكون هدى المرا

ثم قال: «وأما الأخبار فقوله عليه السلام: «إني تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا: كتاب الله، وسنتي» (١)، فكيف يمكن التمسك به وهو غير معلوم؟... وأما المعقول فمن وجوه:

أحدها: أنه لو ورد شيء لا سبيل إلى العلم به لكانت المخاطبة به تجري مجرى مخاطبة العربي باللغة الزنجية، ولما لم يجز ذلك فكذا هذا.

وثانيها: أن المقصود من الكلام الإفهام، فلو لم يكن مفهومًا لكانت المخاطبة به عبثًا وسفهًا، وأنه لا يليق بالحكم.

وثالثها: أن التحدي وقع بالقرآن، وما لا يكون معلومًا لا يجوز وقوع التحدي به، فهذا مجموع كلام المتكلمين (\*).

ولا ريب أن هذا الكلام غير مسلم به، وفيه إلزام لأصحاب هذا القول بها لا يلزمهم، وكأنهم يقولون إن القرآن غير مفهوم، وهم إنها أرادوا حروفًا يسيرة استأثر الله تعالى بعلمها، وجعلها من المتشابه به الذي لا يعلمه سواه، وهذا لا ينافي كون القرآن واضحًا مفهومًا معلومًا هدى للناس، وحكمة بالغة، وشفاء لما في الصدور، وذكرى لأولي الألباب، ولا ينافي \_ كذلك\_أن يكون لهذه الحروف معان وأسرار لا يعلمها إلا الله.

<sup>(</sup>١) مقاتيح الغيب (٢/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك (١/ ١٧٢)، وصححه الألباني برقم (٢٩٣٧) في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب (٢/ ٥).

والرازي نفسه لم يسلّم لهؤلاء المتكلمين، بل ذكر خُجج مخالفيهم فقال: «واحتج مخالفوهم بالآية والخبر والمعقول؛ أما الآية فهو أنه من المتشابه من القرآن وأنه غير معلوم، لقوله تعالى: ﴿وَمَا يَصْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلّا اللّهُ ﴾ [آل عمران:٧]. والوقف هاهنا واجب لوجوه:

أحدها: أن قوله تعالى: ﴿وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْرِ ﴾ لو كان معطوفًا على قوله: ﴿إِلَّا ٱللهُ ﴾ لبقي: ﴿وَيَقُولُونَ مَامَنَا بِهِه ﴾ منقطعًا عنه، وأنه غير جائز، لأنه وحده لا يفيد، لا يقال: إنه حال، لأنا نقول حينئذٍ: يرجع إلى كل ما تقدم، فيلزم أن يكون الله تعالى قائلًا: آمنا به كلَّ من عند ربنا، وهذا كفر.

وثانيها: أن الراسخين في العلم لو كانوا عالمين بتأويله لما كان لتخصيصهم بالإيهان به وجه، فإنهم لما عرفوه بالدلالة لم يكن الإيهان به إلا كالإيهان بالمحكم، فلا يكون في الإيهان به مزيد مدح.

وأما الخبر: فقد روينا في أول هذه المسألة خبرًا يدل على قولنا، وروي أنه عليه السلام قال: «إن من العلم كهيئة المكنون، لا يعلمه إلا العلماء بالله،

<sup>(</sup>١) المسألة تختلف فيها والصحيح أن من المتشابه ما يعلمه الراسخون في العلم، انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام (١٧/ ٣٨١، وما بعدها).

فإذا نطقوا به أنكره أهل الغرة بالله (١). ولأنه القول بأن هذه الفواتح غير معلومة مروي عن أكابر الصحابة، فوجب أن يكون حقًا، لقوله عليه السلام: «أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم».

وأما المعقول: فهو أن الأفعال التي كلفنا بها قسهان: منها ما نعرف وجه الحكمة فيها على الجملة بعقولنا، كالصلاة، والزكاة، والصوم، فإن الصلاة تواضع محض، وتضرع للخالق، والزكاة سعي في دفع حاجة الفقير، والصوم سعي في كسر الشهوة.

ومنها ما لا نعرف وجه الحكمة فيهن كأفعال الحج، فإننا لا نعرف بعقولنا وجه الحكمة في رمي الجمرات والسعي بين الصفا والمروة، والرمل، والاضطباع، ثم انفق المحققون على أنه كما يحسن من الله تعالى أن يأمر عباده بالنوع الأول، فكذا يحسن الأمر منه بالنوع الثاني، لأن الطاعة في النوع الأول لا تدل على كمال الانقياد، لاحتمال أن المأمور إنها أتى به لما عرف بعقله من وجه المصلحة فيه. أما الطاعة من النوع الثاني فإنه يدل على كمال الانقياد ونهاية التسليم، لأنه لما لم يعرف فيه وجه مصلحة ألبتة، لم يكن إتيانه به إلا لمحض الانقياد والتسليم.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو عبد الرحمن السلمي في الأربعين في التصوف من حديث أبي هريرة قال الحافظ العراقي في المغني (إسناده ضعيف) وقال الألباتي ضعيف جدًا. انظر: ضعيف الترغيب والترهيب حديث رقم (۷۰)، والسلسلة الضعيفة (۲/ ۲۲۲) حديث رقم (۸۷۰)، وقال: منكر.

 <sup>(</sup>۲) قال ابن حجر في لسان الميزان (۲/ ۱۱۸)، وهو في غاية الضعف وقال الألباني عنه:
 موضوع، انظر: السلسلة الضعيفة (۱/ ۱٤٤) حديث رقم (۵۸).

فإذا كان الأمر كذلك في الأفعال، فلم لا يجوز أيضًا في الأقوال؟ وهو أن يأمرنا الله تعالى تارة أن نتكلم بها نقف على معناه، وتارة بها لا نقف على معناه، ويكون المقصود من ذلك ظهور الانقياد والتسليم من المأمور للآمر.

بل فيه فائدة أخرى، وهي أن الإنسان إذا وقف على المعنى وأحاط به سقط وقعه على القلب، وإذا لم يقف على المقصود، مع قطعه بأن المتكلم بذلك أحكم الحاكمين فإنه يبقى قلبه ملتفتًا إليه أبدًا، ومتفكرًا فيه أبدًا، ولباب التكليف: إشعال السر بذكر الله تعالى، والتفكر في كلامه، فلا يبعد أن يعلم الله تعالى أن في بقاء العبد ملتفت الذهن، مشتغل الخاطر بذلك أبدًا مصلحة عظيمة له، فيتعبده بذلك تحصيلًا لهذه المصلحة عظيمة له، فيتعبده بذلك تحصيلًا لهذه المصلحة عالى.

هذا ما أورده الفخر الرازي من حجج القائلين بأن هذه الحروف من المتشابه الذي لا يعلمه إلا الله، وهذا الكلام أيضًا لا يُسَلَّم جميعه، بل عليه بعض الإيرادات منها:

أولًا: أن بعض الصحابة ذهبوا إلى تفسير كثير من المتشابه، وهذا موجود كثيرًا في تفاسيرهم مما يدل على أن الراسخين في العلم يمكن أن يتوصلوا إلى فهم بعض المتشابه برده إلى المحكم.

ثانيًا: أن ابن عباس تكلم في معاني تلك الحروف وهو حبر الأمة وترجمان القرآن، فلو كان البحث في ذلك محظورًا لما تكلم فيه ابن عباس هيئنيند.

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب (٢/ ٥، ٦).

ثالثًا: أن الذين اجتهدوا في معاني ودلالات تلك الحروف، لا يفعلون ذلك ابتغاء الفتنة بل درءًا للفتنة عن كتاب الله تعالى حتى لا يقال: إن في القرآن ما لا سبيل إلى فهمه.

رابعًا: إن ما ذكره الرازي من أخبار وأحاديث عن النبي على الله عنه بل هو موضوع مكذوب عليه، وكذلك فهو لا يدل على ما ذهب إليه هذا الفريق، لأن القضية ليست محل إجماع أو اتفاق، بل إن الخلاف فيها واسع والآراء متشعبة، وقوله: «أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم» يؤدي إلى صواب القول أو الفعل ونقيضه وهذا محال، فإن الصحابة اختلفوا خلاف تضاد في بعض المسائل ولم يقل أحد بأن الحق مع الجميع. ولو طبقنا هذا الأثر على هذه المسألة التي نحن بصدد بحثها لكانت تلك الأحرف المقطعة من المتشابه ومن غير المتشابه في آن واحد وهذا لا يقول به عاقل.

خامسًا: القول بأن الطاعة إذا علم منها وجه الحكمة لا تدل على كهال الانقياد، وإذا جُهل منها وجه الحكمة فإنها تدل على كهال الانقياد لا يمكن قبوله على إطلاقه، لأنه يؤدي إلى مدح الجهل وذم العلم.

سادسًا: القول بأن الإنسان إذا وقف على المعنى سقط وقعه على القلب، وإذا لم يقف على المقصود، فإنه يبقى قلبه ملتفتًا إليه أبدًا ومتفكرًا فيه أبدًا، قول لا يمكن قبوله، بل هو من الباطل الذي لا مرية فيه. لأن الألفاظ ذات المعاني هي التي تقع على القلب وتؤثر فيه، وليست الألفاظ المجردة من المعاني، وكلها كثرت المعاني وتواردت على القلب كان وقعها أقوى وتأثيرها

أشد، وأنَّى لجاهل بالمقصود أن يبقى متفكرًا في لفظ لا يعرف معناه، متأثرًا بها لا يدري عن فائدته ومنتهاه.

سابعًا: قول الرازي: • فإن قيل: لم لا يجوز أن يقال: هذه الألفاظ غير معلومة الدولة وله : • لو جاز ذلك لجاز التكلم مع العربي بلغة الزنج ، قلنا: ولم لا يجوز ذلك ؟ وبيانه أن الله تعالى تكلم بالمشكاة وهو بلسان الحبشة ، والسجيل والإستبرق فارسيان (١). ويجاب عن ذلك بأن هذه الكلمات وغيرها مما تكلمت به العرب وفهموا معناه فأصبح من كلامهم ولو كان أصله غير عربي.

ولا يخفى أن هذه المآخذ والإيرادات ليست هي على القول ذاته بقدر ما هي على ما أورده الرازي من حجج زعم أنها لأصحاب هذا القول.

ومن المفسرين من حاول بيان مراد أصحاب هذا الرأي بها بدفع عنهم القول بوجود ما لا يفيد في القرآن ومن هؤلاء البيضاوي حيث قال: وقيل: إنه سرِّ استأثر الله بعلمه، وقد روي عن الخلفاء الأربعة وغيرهم من الصحابة ما يقرب منه، ولعلهم أرادوا أنها أسرار بين الله تعالى ورسوله ورموز لهم يقصد بها إفهام غيره إذ يبعد الخطاب بها لا يفيده (٢).

وقال صاحب التفسير الواضح: ١... فقال جماعة بعد البحث وطول الفكر: هذا مما استأثر الله بعلمه فهو من المتشابه الذي نؤمن به على أنه من عند الله والله أعلم. وأعلم أنه أمر مفهوم عند النبي على لأنه خوطب به،

<sup>(</sup>١) مفائيح الغيب (٢/ ٨).

<sup>(</sup>۲) أنوار التنزيل (۱/ ۱۵).

وهو أشبه ما يكون بالشيفرة بين الله ورسوله ا<sup>(١)</sup>.

ولا ربب أن هذا يفتح الباب أمام التفسيرات الباطنية التي تدعي معرفة تلك الرموز وفك تلك الشفرات، ومن هذه الخزعبلات ما ذكره عبد المنعم شقرف في قوله: "تواترت الأقوال عن على بن أبي طالب أنه كان على علم بأسرار القرآن من الحروف المقطعة بأوائل السور، وأن أبناءه وحفدته من أثمة البيت كان عندهم علم ذلك، وقد أثر عنهم قولهم: "إن الحروف المتقطعات أسرار بين الله ورسوله، ولم يقصد بها اهتهام غيره وغير الراسخين في العلم من رسوله وذريته. والخطاب بالحروف المفردة سنة الأحباب في سنن المحاب، فهو سرُّ الحبيب إلى الحبيب، بحيث لا يطلع عليه الرقيب،".

ولا يخفى على الباحث ما في هذا الكلام من الخطل وما يحويه من الباطل والزلل، وأي تواتر هذا الذي ثبت عن علي بن أبي طالب خبت في شأن معرفة أسرار تلك الأحرف المقطعة؟! والثابت عن علي خبت أنه لا يعلم شيئًا من الوحي إلا ما في كتاب الله تعالى، فقد روى البخاري عن أبي جحيفة خبت قال: •قلت لعلي خبت : هل عندكم شيء من الوحي إلا ما في كتاب الله؟ قال: والذي خلق الحبة وبرأ النسمة ما أعلمه إلا فهمًا يعطيه في كتاب الله؟ قال: والذي خلق الحبة وبرأ النسمة ما أعلمه إلا فهمًا يعطيه الله رجلًا في القرآن، وما في هذه الصحيفة. قلت: وما في هذه الصحيفة؟ قال: العقل، وفكاك الأسير، وأن لا يُقتل مسلم بكافره (٢)، فأين ما يشير إلى قال: العقل، وفكاك الأسير، وأن لا يُقتل مسلم بكافره (٢)، فأين ما يشير إلى

<sup>(</sup>١) التفسير الواضح (١/ ١٢).

<sup>(</sup>٢) فواتح سور القرآن (ص:٢٢).

 <sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن (١٦/١). الحديث الذي أشار إليه أخرجه البخاري في صحيحه
 كتاب الجهاد والسير باب فكاك الأسير برقم (٣٠٤٧).

معرفة تلك الأسرار والرموز في هذا الكلام.

وقد رجح هذا القول - أنها من المتشابه الذي يسكت عنه و لا يتعرض لمعناه - من المعاصرين كل من: الشيخ عبد الرحمن السعدي (۱)، والشيخ أبو بكر الجزائري (۱)، والشيخ محمد محمود حجازي (۱)، والدكتور شوقي ضيف (۱)، وحسن يونس حسن عبدو (۱)، ومحمد مصطفى أبو العلا (۱)، وأحمد بن عبد الرحمن القاسم (۱)، وغيرهم.

...

(١) تيسير الكويم الرحمن (١/ ٣١).

<sup>(</sup>٢) أيسر التفاسير (١٧/١).

<sup>(</sup>٣) التفسير الواضح (ص: ١٣).

<sup>(</sup>٤) الوجيز في تفسير القرآن (ص:٧).

<sup>(</sup>٥) الغول المبين في تفسير سورة يس (ص: ٢٤-٢٥).

<sup>(</sup>٦) نور الإيبان في تفسير القرآن (ص: ٤١-٤٣).

<sup>(</sup>٧) تفسير القرآن بالقرآن والسنة والأثار (١/ ٦٢).

### 🚪 المبحث الثاني:

## أنها أسماء لله تعالى أو أنها تدل على الاسم الأعظم

روي ذلك عن على وابن عباس وابن مسعود وسالم بن عبد الله رضي الله عنهم، والشعبي، وإسهاعيل بن عبد الرحمن السدي وعكرمة (١).

قال البيضاوي: "وقيل: إنها أسهاء لله تعالى، ويدلُّ عليه أن عليًّا كرم الله وجهه كان يقول: يا كهيعص، ويا حم عسق، ولعله أراد: يا منزلهما»<sup>(۱)</sup>.

وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس في فواتح السور قال: أسهاء من أسهاء الله تعالى.

وأخرج ابن أبي شيبة في تفسيره وعبد بن حيد وابن المنذر، عن عامر أنه سئل عن فواتح السور نحو ﴿الَمْ ﴾، و﴿الَّر ﴾ قال: هي أسهاء نله مقطعة الهجاء، فإذا وصلتها كانت اسهًا من أسهاء الله. وروى ابن جرير بسنده عن الشعبي قال: فواتح السور من أسهاء الله.

وأخرج عبد بن حميد عن الربيع بن أنس في قوله: ﴿الْمَرُ ﴾ قال: ألف مفتاح اسمه الله، ولام مفتاح اسمه لطيف، وميم مفتاح اسمه مجيد.

 <sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن أبي حاتم (١/ ٣٣، ٣٣)، ابن كثير (١/ ٥٣)، أضواء البيان (٣/٤)،
 الدر المنثور (١/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) أبوار التنزيل (١/ ١٥).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (١/ ٨٧)، والأسهاء والصفات (ص: ١٢١)، والدر المنثور (١/ ٢٢).

وأخرج أبو الشيخ والبيهقي في الأسهاء والصفات عن السدي قال: •فواتح السور كلها من أسهاء الله<sup>(۱)</sup>.

وقال البغوي: «وقال جماعة: هي معلومة المعاني، فقيل: كل حرف منها مفتاح اسم من أسهائه، كها قال ابن عباس في (كهيقس): الكاف من كافي، والماء من هادي، والياء من حكيم، والعين من عليم، والصاد من صادق، وقيل في: (التقر) أنا الله الملك الصادق) (1).

وقد ردَّ هذا القول وغيره الإمام الشوكاني كما سيأتي. ورفضه كذلك الدكتور فهد الرومي. فقال: ﴿... وأبعد من ذلك أن تكون اسمًا لله تعالى، فكيف ستفهم الآية ﴿الْمَرْ ﴿نَ ذَلِكَ ٱلْكَتَلَبُ ﴾ [البقرة:١-٢]. إذا قيل إن ﴿الْمَرَ عَالَى حيث ستكون العبارة: الله ذلك الكتاب!! وهي عبارة ليس لها معنى صحيح، (٢).

ومن الأقوال الواردة في معاني الأحرف المقطعة أنها تدل على الاسم الأعظم:

وهذا أيضًا مروي عن علي وابن عباس وابن مسعود رضي الله عنهم وسعيد بن جبير والسدي<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۱/ ۸۷)، الدر المنثور (۱/ ۲۲)، والأسياء والصفات (ص: ١٢٠)، ومعالم التنزيل (۱/ ۸۵)، والقرطبي (۱/ ۱۵۰).

<sup>(</sup>٢) معالم التنزيل (١/ ٥٨).

<sup>(</sup>٣) وجوه التحدي والإعجاز (ص: ٢٩).

<sup>(</sup>٤) جامع البيان (١/ ٨٧)، زاد المسير (١/ ٢٠)، معالم التنزيل (١/ ٥٩)، الجواهر الحسان (٦/١٤)، ابن كثير (١/ ٥٣)، القرطبي (١/ ١٥٥).

فقد روي عن على بن أبي طالب قال: «هي أسياء مقطعة، لو علم الناس تأليفها، علموا اسم الله الذي إذا دعي به أجاب الله.

وروي عنه وعن ابن عباس أنها قالا: «الحروف المقطعة في القرآن هي اسم الله الأعظم، إلا أنا لا نعرف تأليفه منها» (٢).

وروى ابن جرير بسنده عن شعبة قال: «سألت السدي عن ﴿حمّم ﴾، و﴿طَمّرَ ﴾، و﴿طَمّرَ ﴾، و﴿طَمّرَ ﴾ ، و﴿طَمّرَ ﴾ ،

وروي عن مرة الهمداني قال: •قال عبد الله: فذكر نحوه ١٠٠٠.

وعن سعيد بن جبير قال: «هي أسماء الله تعالى مقطعة، لو علم الناس تأليفها لعلموا اسم الله الأعظم، ألا ترى أنك تقول: ﴿الَّر ﴾، و ﴿حمَّم ﴾، و﴿تَ ﴾ فتكون الرحمن، وكذلك سائرها، إلا أنا لا نقدر على وصلهاه (١١).

\* \* \*

(١) زاد المسر (١/ ٢٠).

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور (١/ ٥٤)، والمحرر الوجيرز (١/ ٨٢)، القرطبي (١/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (١/ ٨٧).

<sup>(</sup>٤) معالم التنزيل (١/ ٩٥)، ولباب التأويل (١/ ٣٣).

### 🌄 الهبحث الثالث:

#### أنها تدل على أسماء الله تعالى وصطاته

قال أبو السعود في تفسيره: «وقيل: كل حرف منها إشارة إلى اسم من أسهاء الله تعالى أو صفة من صفاته تعالى، وقيل: إنها صفات الأفعال: الألف: آلاؤه، واللام لطفه، والميم مجده وملكه، قاله محمد بن كعب القرظي(١).

قال الرازي وهو يعدد الأقوال في الأحرف المقطعة: «السادس: بعضها يدل على أسماء الذات، وبعضها يدل على أسماء الصفات. قال ابن عباس في ﴿الَّمْ ﴾ أنا الله أعلم. وفي ﴿الَّمْسَ﴾: أنا الله أعلم وأفصل. وفي ﴿الَّمْ ﴾: أنا الله أرى. وهذه رواية أبي صالح وسعيد بن جبير عنه.

السابع: كل واحدٍ منها يدل على صفات الأفعال، فالألف آلاؤه، واللام لطفه، والميم مجده، قاله محمد بن كعب القرظي وقال الربيع بن أنس: ما منها حرف إلا في ذكر آلائه ونعهائه (٢).

وقد روى ابن أبي حاتم بسنده عن ابن عباس في ﴿الَّمَ ﴾ قال: أنا الله أعلم. قال أبو محمد: وكذا فسره سعيد بن جبير والضحاك (٢٠).

وقال ابن كثير: (وكذا قال سعيد بن جبير وقال السدي عن أبي مالك (١).

<sup>(</sup>١) أبو السعود (١/ ٢١)، وانظر تفسير ابن أبي حاتم (١/ ٢٣) حيث أسنده إلى أبي العالية والدر المنثور (١/ ٥٤) حيث نسبه إلى الربيع بن أنس وعزاه إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) مفائيح الغيب (٦/٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن أي حاتم (١/ ٣٢).

مالكه(۱).

ونقل الماوردي: هذا عن ابن مسعود وسعيد بن جبير (٢).

قال السمعاني: «فكل حرف بدل على معنى، فالألف دليل قوله: أنا، واللام دليل قوله: الله، والميم دليل قوله: أعلم. وكذا قال في أمثاله، فقال في ﴿الّمَسَ﴾: أنا الله أعلم وأفصل، وفي ﴿الّمَسَ ﴾: أنا الله أرى (١).

وقد ذكر هذا القول أيضًا ابن قتيبة في (تأويل مشكل القرآن) ورأى أنه جارٍ على عادة العرب في الاختصار فقال: وكان بعضهم يجعلها حروفًا مأخوذة من صفات الله تعالى، يجتمع بها في المفتتح الواحد صفات كثيرة كقول ابن عباس في ﴿كَهِيمَسُ ﴾: إن الكاف من كاف، والهاء من هادٍ، والياء من حكيم، والعين من عليم، والصاد من صادق. وقال الكلبي: هو كتاب كافي هادٍ، حكيم عالم صادق، ثم قال: وإن كانت حروفًا كتاب كافي هادٍ، حكيم عالم صادق، أن ثم قال: وإن كانت حروفًا مأخوذة من صفات الله، فهذا فن من اختصار العرب، وقلها تفعل العرب شيئًا في الكلام المتصل الكثير، إلا فعلت مثله في الحرف الواحد المنقطع أنه، ثم توسع وحمه الله في الاستدلال لهذا من كلام العرب، ثم ذكر بعضًا من

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (۱/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) النكت والعيون (١/ ٦٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير السمعاني (١/ ٤١)، وانظر الجواهر الحسان (١/ ٤٦).

 <sup>(</sup>٤) تأويل مشكل القرآن (ص:٢٩٩)، وذكر ذلك أبو بكر السجستاني في نزهة القلوب (ص:۵۸).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق نفسه، (ص:٣٠٢).

معاني تلك الحروف فقال: «ولم نزل نسمع على ألسنة الناس: الألف آلاء الله، والباء بهاء الله، والجيم جمال الله، والميم مجد الله، فكأنا إذا قلنا: ﴿حَمّ ﴾ دللنا بالحاء على حليم وبالميم على مجيد، وهذا تمثيل أردت أن أريك به مكان الإمكان، وعلى هذا سائر الحروف، (١١).

وقد شرح ابن جرير الطبري هذا الرأي وما سبقه واستدلَّ له من كلام العرب فقال: «وأما الذين قالوا: ذلك حروف مقطعة، بعضها من أسياء الله عز وجل، وبعضها من صفاته، ولكل حرف من ذلك معنى غير معنى الحرف الآخر، فإنهم نحوا بتأويلهم نحو قول الشاعر:

قلنا لها قضي قالت قاف لا تحسبي أنا نسينا الإيجاف

يعني بقوله: قالت: قاف، قالت: قد وقفت، فدلت بإظهار القاف من وقفت على مرادها من تمام الكلمة التي هي وقفت، فعرفوا قوله: ﴿الّمَهُ وَمَا أَشْبِهُ ذَلِكُ إِلَى نحو هذا المعنى. فقال بعضهم: الألف ألف أنا، واللام لام الله، والميم ميم أعلم، وكل حرف منها دال على كلمة تامة. قالوا: فجملة هذه الحروف المقطعة إذا ظهر مع كل حرف منهن تمام حروف الكلمة: أنا الله أعلم.

قالوا: وكذلك سائر جميع ما في أوائل سور القرآن من ذلك. فعلى هذا المعنى وبهذا التأويل قالوا: ومستفيض ظاهر في كلام العرب أن ينقص المتكلم منهم من الكلمة الأحرف إذا كان فيها بقي دلالة على ما حذف منها، ويزيد فيها ما ليس منها إذا لم تكن الزيادة ملبسة معناها على سامعها،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ص:٣٠٩-٣١٠).

كحذفهم في النقص في الترخيم من حارث الثاء فيقولون: يا حارٍ. ومن مالك الكاف فيقولون: يا مالٍ وما أشبه ذلك كقول راجزهم:

ما للظليم عالِ كيف لا يا ينقُدُ عنه جلده إذا يا

كأنه أراد أن يقول: إذا يفعل كذا وكذا، فاكتفى بالياء من يفعل. وكها قال آخر منهم:

بالخير خيرات وإن شراً فا يريد: فشراً ولا أريد الشر إلا أن تا

يريد: إلا أن تشاء، فاكتفى بالتاء والفاء في الكلمتين جميعًا من سائر حروفهما<sup>(۱)</sup>.

864

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١/ ٩٠-٩١).

# 🗨 الهبدث الرابع:

#### أنها أسماء لله تعالى ولغير الله

ذكر ذلك عن ابن عباس عيض ابن الجوزي في تفسيره (١)، والقرطبي في تفسيره (١)، وصديق حسن خان في فتح البيان (٢).

قال ابن عطية: وقال ابن جبير عن ابن عباس: هي حروف كل واحد منها إما أن يكون من اسم من أسهاء الله، وإما من نعمة من نعمه، وإما من اسم ملك من ملائكته، أو نبي من أنبيائه (1).

وذكر الرازي هذا القول ونسبه للضحاك (٥٠).

وقال أبو السعود: «وقيل الألف من الله، واللام من جبريل، والميم من محمد تَقَيْ، أي أنزل الله الكتاب بواسطة جبريل على محمد عليهما الصلاة والسلامه (٦١).

قال ابن الجوزي: •فإن قيل: إذا كان قد تنوول من كل اسم حرفه الأول اكتفاء به، فلم أخذت اللام من جبريل وهي آخر الاسم؟

فالجواب: أن مبتدأ القرآن من الله تعالى، فدلُّ على ذلك بابتداء أول

<sup>(</sup>١) زاد المسير (١/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) الجامع (١/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٣) فتع البيان (١/ ٦٦).

<sup>(</sup>٤) المحرر الوجيز (١/ ٨٢).

<sup>(</sup>٥) مفائيح الغيب (٦/٢).

<sup>(</sup>٦) تفسير أن السعود (١/ ٢١).

حرف من اسمه، وجبريل انختم به التنزيل والإقرار، فتنوول من اسمه نهاية حروفه، ومحمد مبتدأ في الإقراء، فتنوول أول حرف فيه ا(١).

ولا يخفى أن هذا الكلام وأمثاله عارٍ عن أية حجة شرعية أو لغوية، فلا ينبغى الالتفات إليه.

وقد رد الدكتور صبحي الصالح كل هذه الآراء السابقة فقال: •ولا يخفى على أحدٍ ما في هذه الآراء كلها من التخرصات والظنون: فقد قيل في كل مما ذكرنا أقوال مختلفة يذهب فيها الباحثون مذاهب شتى.

روي عن ابن عباس نفسه في ﴿كَهيمَّسَ﴾ كافِ هادِ أمين عالم صادق. وروي عنه: الكاف من الملك، والهاء من الله، والياء والعين من العزيز، والصاد من المصدر، وروي عنه فيها أبضًا: كبير هاد أمين عزيز صادق. وقال سواه في هذه الفاتحة ذاتها أقوالًا تشبه أقواله المتعددة تارة وتخالفها في زيادة ونقص تارة أخرى.

وحكى الكرماني في (عجائبه) أن الضحاك يرى أن معنى ﴿الَّه ﴾ أنا الله أعلم وأرفع. على حين يضم إليها ابن عباس ﴿حمّم ﴾، و﴿تَ ﴾ فتصير في رأيه حروف الرحمن مفرقة على سور مختلفة.

أما ﴿النّسَ ﴾ فتارة يروى أن معناها: أنا الله الصادق، وتارة تدل على اسم الله المصور، وأحيانًا تومئ إلى ثلاثة أسهاء مختلفة؛ فالألف من الله، والميم من الرحمن، والصاد من الصمد... ومن المؤكد أن مثل هذه التخرصات في

<sup>(</sup>١)زادالمسير (١/ ٢٢).

تفسير أوائل السور لا تتناهى، ولا تقف عند حد، وما هي إلا تأويلات شخصية مردها هوى كل مفسر وميله. فلهاذا تكون القاف مثلًا الحرف الأول من اسم الله القاهر، لا من اسمه القدوس، أو القدير أو القوي؟

ولماذا تدل العين على العليم لا على العزيز؟

والنون على النور لا على الناصر؟ والصاد على الصادق لا على الصمد؟ ومن أين لنا أن ﴿الَّمْ مَنْ ﴾، لا في ﴿الرَّحْمَنُ ﴾، لا في ﴿الرَّحِمَدُ ولا في قولهم المشهور: اللهم؟(١).

إننا مطالبون بتمحيص تلك الأقوال والتأكد أولًا من صحة نسبتها إلى من نسبت إليه، وبخاصة تلك الأقوال المتضاربة الواردة عن ابن عباس هجين ، وغيره من الصحابة، فليس من شك أن أكثر الوارد في ذلك لا يصح، بل هو بغير سند أصلًا، وإنها يأخذه المفسرون هكذا أحدهم عن الأخر، ومن غير الطبيعي أن يكون لابن عباس هين آراء مختلفة في قضية واحدة، بل في معنى حرف واحد، وتكون كل هذه الآراء صحيحة ثابتة عنه بهني .

وقد ردَّ الشوكاني هذا القول وما سبقه من الأقوال التي ترى في هذه الأحرف اختصارات لكلمات معروفة على عادة العرب في الاختصار فقال: ه... فاعلم أن من تكلم في بيان معاني هذه الحروف جازمًا بأن ذلك هو ما أراده الله عز وجل، فقد غلط أقبح الغلط، وركب في فهمه ودعواه أعظم الشطط، فإنه إن كان تفسيره لها بها فسرها به راجعًا إلى لغة العرب وعلومها

<sup>(</sup>١) مباحث في علوم القرآن (٢٣٩-٢٤١).

فهو كذب بحت، فإن العرب لم يتكلموا بشيء من ذلك، وإذا سمعه السامع منهم كان معدودًا عنده من الرطانة. ولا ينافي ذلك أنهم قد يقتصرون على أحرف أو حروف من الكلمة التي يريدون النطق بها، فإنهم لم يفعلوا ذلك إلا بعد أن تقدمه ما يدل عليه ويفيد معناه، بحيث لا يلتبس على سامعه... ومن هذا القبيل ما يقع منهم من الترخيم. وأين هذه الفواتح الواقعة في أوائل السور من هذا؟ الهمام...

\*\*

<sup>(</sup>١) فتح القدير (١/ ٣٠).

### 🌄 الهبدئ الخامس:

### أنها أسماء لسور القرآن

وهذا مروي عن زيد بن أسلم ومجاهد وقتادة وابنه والحسن، وأبي فاخته سعيد بن علاقة مولى أم هانئ (١٠). وقبل إنه قول الخليل بن أحمد وسيبويه (٢٠).

فقد روى ابن جرير بسنده عن عبد الله بن وهب قال: سألت عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن قول الله: ﴿ الَّمْ ﴿ الْمَا وَالْمَا اللهُ اللهِ اللهُ ا

قال البيضاوي: وقيل: هي أسهاء للسور وعليه إطباق الأكثر، سببت بها إشعارًا بأنها كلهات معروفة التركيب، فلو لم تكن وحيًا من الله تعالى لم تتساقط مقدرتهم دون معارضتها، واستدل عليه بأنها لو لم تكن مفهمة كان الخطاب بها كالخطاب بالمهمل والتكلم بالزنجي مع العربي، ولم يكن القرآن بأسره بيانًا وهدى، ولما أمكن التحدي به وإن كانت مفهمة: فإما أن يراد بها السور التي هي مستهلها على أنها لألقابها أو غير ذلك، والثاني باطل، لأنه إما أن يكون المراد ما وضعت له في لغة العرب فظاهر أنه ليس كذلك أو

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۱/ ۸۷)، زاد المسير (۱/ ۲۱)، الوسيط (۱/ ۷۲)، القرطبي (۱/ ۱۵۲)، البيان ابن كثير (۱/ ۵۲)، فتح البيان (۱/ ۲۳)، المحرر الوجيز (۸۲/۱)، أضواء البيان (۳/۳).

<sup>(</sup>۲) تفسير أن السعود (۲/ ۲۱).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (١/ ٨٧).

غيره وهو باطل لأن القرآن نزل على لغتهم لقوله تعالى: ﴿ بِلِسَانٍ عَرَبِيُ مُّبِينٍ ﴾ [الشعراء:١٩٥]، فلا يحمل على ما ليس في لغتهمه(١١).

وقال ابن كثير: «قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم: إنها هي أسهاء للسور، قال العلامة أبو القاسم محمود بن عمر الزخشري في تفسيره: وعليه إطباق الأكثر، ونقل عن سيبويه أنه نص عليه، ويعتضد لهذا بها ورد في الصحيحين عن أبي هريرة أن رسول الله عليه كان يقرأ في صلاة الصبح يوم الجمعة ﴿الَّمْ ﴾ السجدة، و﴿مَلْ أَنَ عَلَ ٱلإنسَنِ ﴾ [الإنسان:١](١)، وقال الواحدي: «ويروى عن الحسن أنه قال: ﴿الَّمْ ﴾ وسائر حروف التهجي في الواحدي: أسهاء للسور وعلى هذا القول إذا قال القائل: قرأت ﴿الَّمْ ﴾ عرف السامع أنه قرأ السورة التي افتتحت بن ﴿الَّمْ وَالْمَمْ ﴾ (١).

وقد ناقش الزمخشري هذا القول من أوجه كثيرة، وردَّ على كثير من الاعتراضات التي أثيرت حوله، ومن ذلك قوله: •فإن قلت: فها معنى تسمية السورة بهذه الألفاظ خاصة؟ قلت: كأن المعنى في ذلك الإشعار بأن الفرقان ليس إلا كلمًا عربية معروفة التركيب من مسميات هذه الألفاظ، كها قال عز من قائل: ﴿فُرَّهَ نَا عَرَبِيًا﴾ [يوسف: ٢].

فإن قلت: فها بالها مكتوب في المصحف على صور الحروف أنفسها

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل (١/ ١٤).

 <sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير (۱/ ٥٣)، وانظر الكشاف (۱/ ۲۱)، والحديث الذي أشار إليه متفق عليه رواه البخاري في كتاب الجمعة باب ما يُقرأ في صلاة الفجر يوم الجمعة رقم (٨٤٣). ومسلم في كتاب الجمعة باب ما يقرأ في يوم الجمعة رقم (١٤٥٥).

<sup>(</sup>٣) الوسيط (١/ ٧٦).

لا على صور أساميها؟ قلت: لأن الكلم لما كانت مركبة عن ذوات الحروف، واستمرت العادة متى تُهجيت ومتى قيل للكاتب: أكتب كيت وكيت أن يلفظ بالأسهاء وتقع في الكتابة الحروف أنفسها، عمل على تلك الشاكلة المألوفة في كتابة هذه الفواتح. وأيضًا فإن شهرة أمرها، وإقامة ألسن الأسود والأحمر لها، وأن اللافظ بها غير متهجاة لا يحلى بطائل منها، وأن بعضها مفرد لا يخطر ببال غير ما هو عليه من مورده: أمنت وقوع اللبس فيها، وقد اتفقت في خط المصحف أشياء خارجة عن القياسات التي بني عليها علم الخط والهجاه، ثم ما عاد ذلك بضير ولا نقصان، لاستقامة اللفظ وبقاء الحفظ، وكان اتباع خط المصحف سنة لا تخالفه (١).

ثم ذكر الزخشري اعتراضين آخرين فقال: •... إن القرآن إنها نزل بلسان العرب مصبوبًا في أساليبهم واستعمالاتهم، والعرب لم تتجاوز ما سموا به مجموع اسمين، ولم يسم أحد منهم بمجموع ثلاثة أسهاء وأربعة وخسة. والقول بأنها أسهاء السور حقيقة يخرج إلى ما ليس في لغة العرب ويؤدي أيضًا إلى صيرورة الاسم والمسمى واحدًا.

ثم أجاب عن ذلك بقوله: اوللمجيب عن الاعتراضين على الوجه الأول أن يقول: التسمية بثلاثة أسهاء فصاعدًا مستنكرة لعمري وخروج عن كلام العرب، ولكن إذا جعلت اسمًا واحدًا على طريقة (حضرموت) فأما غير مركبة متثورة نثر أسهاء العدد فلا استنكار فيها، لأنها من باب التسمية بها حقه أن يحكى حكاية كها سموا: بتأبط شرًا، وبرق نحره، وشاب

<sup>(</sup>۱) الكشاف (۱/ ۲۲، ۲۷).

قرناها، وكما لو سمي بزيد منطلق، أو بيت شعر، وناهيك بتسوية سيبويه بين التسمية بالجملة والبيت من الشعر، وبين التسمية بطائفة من أسهاء حروف المعجم دلالة قاطعة على صحة ذلك.

وأما تسمية السورة كلها بفاتحتها، فليست بتصيير الاسم والمسمى واحدًا، لأنها تسمية مؤلف بمفرده، والمؤلف غير المفرد، ألا ترى أنهم جعلوا اسم الحرف مؤلفًا منه ومن حرفين مضمومين إليه، كقولهم: صاد، فلم يكن من جعل الاسم والمسمى واحدًا، حيث كان الاسم مؤلفًا والمسمى مفردًا(١).

وقد لحص أبو السعود ما قاله الزمخشري وزاد عليه فقال: «أما كونها أسهاء للسور المصدرة بها، وعليه إجماع الأكثر، وإليه ذهب الخليل وسيبويه، قالوا: سميت بها إيذانًا بأنها كلهات عربية معروفة التركيب من مسميات هذه الألفاظ، فيكون فيه إيهاء إلى الإعجاز والتحدي على سبيل الإيقاظ، فلولا أنه وحي من الله عز وجل لما عجزوا عن معارضته (٢). وذكر كلامًا آخر مشابًا لما قاله الزمخشري.

وقد استدلَّ أصحاب هذا القول بقول قاتل محمد السجاد بن طلحة بن عبيد الله عبين يوم الجمل وهو شريح ابن أبي أوفى العبسي كما ذكره البخاري في صحيحه في أول سورة المؤمن (٢٠):

<sup>(</sup>١) الكشاف (١/ ٢٨)، وانظر أنوار التنزيل (١/ ١٥).

<sup>(</sup>٢) تفسير أن السعود (١/ ٢١).

 <sup>(</sup>٣) ذكره البخاري في صحيحه معلقًا في كتاب التفسير باب تفسير سورة المؤمن. وانظر:
تخريج الأثر والتعليق عليه في فتح الباري (٨/ ٥٥٤)، وتخريج الأحاديث والآثار
للزيلعي (١/ ٣٣).

### يذكرني حاميم والرمح شاجر فهلا تلا حاميم قبل التقدم

قال الشنقيطي: «فقوله: يذكرني (حاميم)، بإعراب (حاميم) إعراب ما لا ينصرف فيه الدلالة على ما ذكرنا من أنه اسم للسورة»(١).

وهناك اعتراض على هذا الرأي وهو أن المقصود من تسمية الشيء هو إذالة الاشتباه بغيره، وقد وجدنا سورًا كثيرة افتتحت بـ: ﴿الَّـدُ ﴾، و﴿حَمَّ ﴾ فهذا مما ينافي كون هذه الأحرف أسهاء لهذه السورة.

وقد أجاب ابن قتيبة على هذا الاعتراض فقال: •وإن كان قد يقع بعضها مثل ﴿حَمّ ﴾، و﴿الَّمّ ﴾ لعدة سور، فإن الفصل قد يقع بأن تقول: حم السجدة، وآلم البقرة، كما يقع الوفاق في الأسهاء، فتدل بالإضافات وأسهاء الآباء والكنى (<sup>(1)</sup>).

### وثمة اعتراضات أخرى ذكرها الرازي وأجاب عنها وهي:

- ١- لو كانت هذه الألفاظ أسهاء للسور لوجب أن يعلم ذلك بالتواتر، لأن هذه الأسهاء ليست على قوانين أسهاء العرب، والأمور العجيبة تتوفر الدواعي على نقلها لا سيها فيها لا يتعلق بإخفائه رغبة أو رهبة، ولو توفرت الدواعي على نقلها لصار ذلك معلومًا بالتواتر وارتفع الخلاف فيه فلها لم يكن الأمر كذلك علمنا أنها ليست من أسهاء السور.
- ٢- أنها لو كانت أسماء هذه السور لوجب اشتهار هذه السور بها لا بسائر
   الأسماء، لكنها إنها اشتهرت بسائر الأسماء كقولهم: سورة البقرة،

 <sup>(</sup>١) أضواء البيان (٣/٤).

<sup>(</sup>٢) تأويل مشكل القرآن (ص: ٣٠٠).

وسورة آل عمران.

- ٣- هذه الألفاظ داخلة في السورة وجزء منها، وجزء الشيء مقدم على الشيء بالرتبة، فلو جعلناها اسمًا للسورة لزم التقدم والتأخر معًا وهو محال.
- لو كان كذلك لوجب ألا تخلو سورة من سور القرآن من اسم على
   هذا الوجه ومعلوم أنه غير حاصل<sup>(١)</sup>.

وقد أجاب الرازي عن هذه المعارضات كها يلي:

- ان تسمية السورة بلفظة معينة ليست من الأمور العظام، فجاز ألا يبلغ في الشهرة إلى حد التواتر.
  - ٢- أنه لا يبعد أن يصير اللقب أكثر شهرة من الاسم فكذا ههنا.
- ٣- أن الاسم لفظ دال على أمرٍ مستقل بنفسه من غير دلالة على زمانه المعين، ولفظ الاسم كذلك، فيكون الاسم اسمًا لنفسه، فإذا جاز ذلك، فلم لا يجوز أن يكون جزء الشيء اسمًا له.
- أن وضع الاسم إنها يكون بحسب الحكمة، ولا يبعد أن تقتضي الحكمة وضع الاسم لبعض السور دون بعض (<sup>1)</sup>.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: مفاتيح الغيب (٢/ ٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢/ ١٠).

### 🍆 الهبدئ السادس:

#### أنها أسماء للقرآن

وهذا مروي عن ابن عباس وقتادة ومجاهد وابن جريج والكلبي والسدى<sup>(۱)</sup>.

فقد أخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم عن قتادة في قوله: ﴿الَّهُ ﴾ قال: اسم من أسهاء القرآن(1).

وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم عن مجاهد في قوله: ﴿الَّمَ ﴾ قال: اسم من أسهاء القرآن (٢٠).

وذكر القرطبي عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ فَ عَالَ: اسم من أسهاء القرآن (١٠) وأخرج ابن جرير عن ابن جريج قال: ﴿ الَّمْ ﴾ من أسهاء القرآن (١٠).

قال ابن جرير: «فأما الذين قالوا: ﴿الَّمْ ﴾ اسم من أسهاء القرآن، فلقولهم ذلك وجهان: أحدهما: أن يكونوا أرادوا أن ﴿الَّمْ ﴾ اسم للقرآن كها الفرقان اسم له، وإذا كان معنى قائل ذلك كذلك، كان تأويل قوله

<sup>(</sup>۱) انظر جامع البيان (۱/ ۸۷)، وابن أبي حاتم (۱/ ۳۳)، وابن كثير (۱/ ۵۳)، ومفاتيح الغيب (۲/ ۲)، ومعالم التنزيل (۱/ ۵۹)، والنكت والعيون (۱/ ۱۳)، والمحرر الوجيز (۱/ ۸۲).

 <sup>(</sup>۲) جامع البیان (۱/ ۸۷)، وتفسیر عبد الرزاق (۲/ ۳۹)، و(۲/ ۲۲۵)، والدر المنثور
 (۱/ ۲۲)، وابن أبي حاتم (۱/ ۳۳).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (١/ ٨٧)، والدر المنثور (١/ ٢٢)، وابن أبي حاتم (١/ ٣٣).

<sup>(</sup>٤) القرطبي (١٧/ ١٢).

<sup>(</sup>٥) جامع البان (١/ ٨٧).

﴿ الَّمْ ﴿ ثَلِكَ اللَّهِ عَلَى مَعْنَى القَسَمِ، كأنه قال: والقرآن هذا الكتاب لا ربب فيه.

والآخر منها أن يكونوا أرادوا أنه اسم من أسهاء السورة التي تعرف به سائر الأشياء بأسهائها التي هي لها أمرات تعرف بها، فيفهم السامع من القائل يقول قرآن اليوم ﴿المّصّ﴾، و﴿نّ ﴾ أي السورة التي قرأها من سور القرآن(۱).

وقد رفض الدكتور فهد الرومي هذا القول ورآه غير صحيح: "فلو كان المراد بها اسهًا من أسهاء القرآن، لكان المناسب أن لا يذكر اسم القرآن بعدها، وإنها يذكر وصفه، لأن في ذلك تكرارًا للاسم، فلو كانت ﴿الّمَهُ مَثلًا اسهًا للقرآن، لكان المعنى: "القرآن ذلك الكتاب، وفي هذا تكرار للمسمى. والقول أنها أسهاء للقرآن يقتضي أن تكون الآية هكذا "آلم ذلك لا ريب فيه"، وكذا قوله تعالى: ﴿قَلَ وَالْقُرْءَانِ ٱلْمَحِيدِ ﴾ [ق:١]. يقتضي أن تكون: "ق المجيد، ولما لم يصح هذا بطل ذاك "".

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۱/ ۸۹، ۹۰).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (١/ ٥٣).

<sup>(</sup>٣) وجوه التحدي والإعجاز (ص:٢٨-٢٩).

### 🚪 الهبدئ السابع:

#### أنها أقسام

وهذا مروي عن ابن عباس وعكرمة وقتادة وعبد الرحمن بن زيد والضحاك والحسن البصري والكلبي<sup>(۱)</sup>.

وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم عن عكرمة قال: ﴿الَّمْ ﴾ قسم (٢).

وقال الأخفش: إنها أقسم الله بهذه الحروف لشرفها وفضلها، لأنها مبادئ، ومباني أسهائه الحسنى (٤).

وذكر ذلك أبو السعود في تفسيره (٥).

وقال ابن قتيبة: ﴿ وَإِنَّهَا أَقْسَمُ اللَّهُ بَحْرُوفَ المُعْجُمُ لَشَّرُفُهَا وَفَضَّلُهَا،

<sup>(</sup>۱) انظر جامع البيان (۱/ ۸۷)، وابن أبي حاتم (۲/ ۲۳)، والدر المنثور (۱/ ۲۲)، وزاد المسير (۱/ ۲۰)، وابن كثير (۱/ ۵۳)، والنكت والعيون (۱/ ۲۶).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (١/ ٨٧)، والدر المتنور (١/ ٢٢).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (١/ ٨٨)، وابن أبي حاتم (١/ ٢٣)، والدر المنثور (١/ ٢٢).

<sup>(</sup>٤) معالم التنزيل (١/ ٥٩).

<sup>(</sup>٥) تفسير أن السعود (١/ ٢١).

ولأنها مباني كتبه المنزلة بالألسنة المختلفة، ومباني أسمائه الحسنى وصفاته العلى، وأصول كلام الأمم، بها يتعارفون، ويذكرون الله ويوخدون.

وقد أقسم الله في كتابه بالفجر، والطور، وبالعصر، وبالتين والزيتون، وأقسم بالقلم إعظامًا لما يسطرون.

ووقع القسم بها في أكثر السور على القرآن فقال: ﴿الَّمْ ﴿إِنَّ فَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّمَ اللَّهُ اللَّ

و ﴿ الله و ﴿ الله إِلَّا هُو ﴾ [آل عمران:١-٢]، أي وحروف المعجم لهو الله لا إِله إلا هو، ﴿ الْعَنُّ الْقَيْوُمُ ﴿ قَ نَزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَبُ ﴾ [آل عمران:٢-٣]. و ﴿ النَّعَسُ ﴿ اللَّهُ كُنّ أَنْزِلَ إِلَيْكَ ﴾ [الاعراف:١-٢]، أي وحروف المعجم لهو كتاب أنزل إليك ﴿ فَلَا يَكُن فِي مَسَدِّرِكَ حَسَرَجٌ مِنْهُ ﴾ [الاعراف:٢]، و ﴿ يَسَ ﴿ وَالْقُرْمَانِ الْفَرْمَانِ الْفَرْمَانِ ذِي الذِّكْرِ ﴾ [ص:١]، و ﴿ قَ فَ الْفَرْمَانِ الْمَرْمَانِ الْفَرْمَانِ الْفَرْمَانِ أَنْ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَالْفَرْمَانِ الْمُرْمَانِ الْفَرْمَانِ الْفُرْمَانِ الْفَرْمَانِ الْفَرْمَانِ الْفَرْمَانِ الْفَرْمَانِ الْفَرْمَانِ الْفَرْمَانِ الْفَرْمَانِ الْفَانِ الْفَانِ الْفَرْمَانِ الْفَرْمَانِ الْفَرْمَانِ الْفَانِ الْفَانِ الْفَانِ الْفَرْمَانِ الْفَانِ الْفَافِلْمُ الْفَانِ الْفَا

وقد تساءل البعض فقال: إذا كانت أقسامًا فلهاذا أقسم الله تعالى ببعض الحروف دون بعض، ولم يقسم بها جميعًا؟

وأجاب عن ذلك ابن قتيبة فقال: «وإن كانت أقسامًا، فيجوز أن يكون الله عز وجل أقسم بالحروف المقطعة كلها، واقتصر على ذكر بعضها من ذكر جميعها، فقال: ﴿الَّمّ ﴾ وهو يريد جميع الحروف المقطعة، كما يقول القائل: تعلمت (أب ت ث) وهو لا يريد تعلم هذه الأربعة الأحرف دون

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل الفرآن (ص:٣٠٠).

غيرها من الثهانية والعشرين، ولكنه لما طال أن يذكرها كلها، اجتزأ بذكر بعضها، ولو قال: تعلمت (حاء طاء صاد) لدل أيضًا على حروف المعجم، كها دل بالقول الأول، إلا أن الناس يدلون بأوائل الأشياء عليها، فيقولون: قرأت ﴿ الْحَدَمَدُ يَتِم ﴾ يريدون فاتحة الكتاب، فيسمونها بأول حرف منها، هذا الأكثر وربها دلوا بغير الأول أيضًا، أنشد الفراه:

لما رايت انها ي خطبي اخذت منها بقرون شمطر يريد في «أي جاد» فدل ب: «خطي» كها دل غيره ب: «أي جاده".

وقد ذكر القرطبي اعتراضين على هذا القول وأجاب عنها فقال: • وردَّ بعض العلماء هذا القول فقال: لا يصح أن يكون قسمًا، لأن القسم معقود على حروف مثل: إنَّ، وقد، ولقد، وما؛ ولم يوجد ههنا حرف من هذه الحروف فلا يكون يمينًا.

والجواب أن يقول: موضع القسم قوله تعال: ﴿لَارَبْ فِيهِ ﴾، فلو أن إنسانًا حلف فقال: والله هذا الكتاب لا ريب فيه لكان الكلام سديدًا وتكون الا جواب القسم، فثبت أن قول الكلبي وما روي عن ابن عباس سديد صحيح.

فإن قيل: ما الحكمة في القسم من الله تعالى، وكان القوم في ذلك الزمان على صنفين: مصدق ومكذب، فالمصدق يصدق بغير قسم، والمكذب لا يصدق مع القسم؟ قيل له: القرآن نزل بلغة العرب، والعرب إذا أراد بعضهم أن يؤكد كلامه أقسم على كلامه والله تعالى أراد أن يؤكد

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن (ص:٣٠١).

عليهم الحجة فأقسم أن القرآن من عنده (١).

ومع هذه الاعتراضات والأجوبة عنها يبقى هناك أسئلة أخرى أو اعتراضات أخرى على هذا الرأي تحتاج إلى أجوبة ومن ذلك:

أولًا: أنه لو كان المراد من تلك الحروف القسم فسوف يكون هناك جمع بين قسمين على مقسم عليه واحد، والعرب تكره ذلك في كلامها، وذلك في مثل قوله تعالى: ﴿نَّ وَٱلْفُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴾، وقوله: ﴿بَسَ ﴿نَ وَالْفُرْءَانِ ذِى الذِّكْرِ ﴾، وقوله: ﴿بَ وَالْفَلْرَوَمَا وَالْفُرْءَانِ ذِى الذِّكْرِ ﴾، وقوله: ﴿بَ وَالْفَلْرَوَمَا مِسْطُرُونَ ﴾، وقوله: ﴿حَمْ ﴿نَ وَالْفُرْءَانِ ذِى الذِّكْرِ ﴾، وقوله: ﴿حَمْ ﴿نَ وَالْفُرْءَانِ ذِى الذِّكْرِ ﴾، وقوله: ﴿حَمْ إِنَ وَالْفُرْءَانِ ذِى الذِّكْرِ ﴾، وقوله: ﴿حَمْ إِنَ وَالْفُرْءَانِ ذِى النَّهُونِ ﴾.

ثانيًا: أن هذه الحروف المقطعة غير موضوعة في لغة العرب لإفادة القسم، وليس في كلام العرب ما يفيد ذلك، فلا يجوز استعمالها فيه.

...

<sup>(</sup>١) الجامع (١/ ١٥٦).

### 🇨 المبحث الثامن:

### أنها حروف تدلُّ على الحوادث وذلك بحسب حساب الجمل

وذكر عبد الرحمن الثعالبي في تفسيره أن السهيلي مال إليه في الروض الأنف<sup>(١)</sup>.

وقال صاحب فتح البيان: •وقال بعضهم: الألف واحد، واللام ثلاثون، والميم أربعون. والمعنى: أن الله الواحد أنزل ثلاثين جزءًا من القرآن على محمد ﷺ بعدما يلغ أربعين سنة التي بعثه عندها إلى الخلق (٢٠).

وذكره الرازي من قول أبي العالية أن كل حروف منها في مدة أقوام وآجال آخرين (1).

وأما حديث حيي بن أخطب الذي أشار إليه ابن عطية فهو ما رواه ابن إسحاق والبخاري في التاريخ الكبير وابن جرير عن ابن عباس عن

<sup>(</sup>۱) المحرر الوجيز (۱/ ۸۲)، وانظر جامع البيان (۱/ ۹۲)، النكت والعيون (۱/ ٦٤)، تفسير العز بن عبد السلام (۱/ ۹۳)، مفاتيح الغيب (۲/ ۷)، فتح البيان (۱/ ۱٦)، تفسير ابن كثير (۱/ ۵۹).

<sup>(</sup>٢) الجواهر الحسان (١/ ٤٦).

<sup>(</sup>٣) فتع الباري (١/ ٦٦).

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب (٢/٧).

جابر بن عبد الله بن رئاب قال: مرَّ أبو ياسر بن أخطب برسول الله ﷺ وهو يتلو فاتحة سورة البقرة ﴿ الَّمْ ﴿ أَنَّ ذَلِكَ ٱلْكِتَلُ لَارَبُّ فِيهِ ﴾ [البقرة: ١-٢]، فأتى أخاه حيى بن أخطب في رجالٍ من يهود فقال: تعلمون والله لقد سمعت محمدًا يتلو فيها أنزل الله \_ عز وجل \_ عليه ﴿الَّمْ ﴿ الَّهُ ﴿ فَإِلَّكَ ٱلْكِتُبُ﴾ فقالوا: أنت سمعته؟ قال: نعم. فمشى حيى بن أخطب في أولئك النفر من يهود إلى رسول الله ﷺ فقالوا: يا محمد! ألم يذكر لنا أنك تتلو فيها أنزل عليك ﴿الَّمْ الَّهِ خَلِكَ ٱلْمُكِتَبُ ﴾؟ فقال رسول الله ﷺ: «بلي»، فقالوا: أجاءك بهذا جبريل من عند الله؟ قال: «نعم»، قالوا: لقد بعث الله جل ثناؤه قبلك أنبياء ما نعلمه بين لنبي منهم ما مدة ملكه وما أجل أمته غيرك. فقال حيى بن أخطب \_ وأقبل على من كان معه فقال لهم: الألف واحدة، واللام ثلاثون، والميم أربعون، فهذه إحدى وسبعون سنة. فقال لهم: أتدخلون في دين نبي إنها مدة ملكه وأجل أمته إحدى وسبعون سنة؟ ثم أقبل على رسول الله ﷺ فقال: يا محمد! هل مع هذا غيره؟ قال: «نعم» قال: ماذا؟ قال: ﴿الَّـر ﴾ قال: هذا أثقل وأطول: الألف واحد، واللام ثلاثون، والراء مانتان، فهذه إحدى وثلاثون ومانتا سنة. فقال: هل مع هذا غيره يا محمد؟ قال: انعم ﴿الَّمْرُ ﴾ ، قال: فهذه أثقل وأطول: الألف واحدة، واللام ثلاثون، والميم أربعون، والراء مائتان، فهذه إحدى وسبعون وماثتا سنة. ثم قال: قد لبس علينا أمرك يا محمد حتى ما ندري أقليلًا أعطيت أم كثيرًا، ثم قاموا عنه. فقال أبو ياسر لأخيه حيى بن أخطب: ما يدريكم لعله قد جمع هذه كله لمحمد: إحدى وسبعون، وإحدى وستون ومانة، ومانتا وإحدى وثلاثون، ومانتا وإحدى وسبعون، فذلك

سبعهائة سنة وأربع وثلاثون فقالوا: لقد تشابه علينا أمره ويزعمون أن هؤلاء الآيات نزلت فيهم: ﴿ هُو َالَّذِى أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِنْبَ مِنْهُ مَايَكُ مُّكَمَّنَتُ هُنَّ أُمُّ الْكِنْبِ وَأُخَرُ مُنَشَنِهِنَتُ ﴾ [آل عمران:٧](١).

وأخرج ابن المنذر عن ابن جريج قال: إن اليهود كانوا يجدون محمدًا وأمته؛ إن محمدًا مبعوث ولا يدرون ما مدة أمة محمد، فلما بعث الله محمدًا على وأنزل (الدي عالم) وأنزل (الدي علم الله) وأنزل (الدي علم الله) قالوا: قد كنا نعلم أن هذه الأمة مبعوثة، وكنا لا ندري كم مدتها، فإن كان محمد صادقًا فهو نبي هذه الأمة، قد بين لنا كم مدة محمد، لأن (الدي في حساب جملنا إحدى وسبعون سنة، فها نصنع بدين إنها هو واحد وسبعون سنة. فلها نزلت (الدي وكانت في حساب جملهم مائتي سنة وواحدًا وثلاثين سنة فقالوا: هذا الآن مائتان وواحد وثلاثون سنة وواحدة وسبعون. قيل: ثم أنزل (الدر كاكن في حساب جملهم مائتي سنة وواحدة وسبعين سنة في نحو هذا من صدور السور فقالوا: قد النبس علينا أمره (۱).

وهذا القول لا يصح، وقد رده كثير من المقسرين، وحديث حيي بن أخطب الذي ذكره ابن عباس لا يدل على هذا القول، لأن اليهود وهم أصحاب هذه الطريقة في الحساب تحيروا في الأخير ولم يدروا عن مدة بقاء هذه الأمة، وحتى لو توصلوا في ذلك إلى رأي قاطع، فلا يجوز لنا الاعتهاد على أقوال اليهود في تفسير القرآن العظيم، وبخاصة أن النبي على لم يقرهم على ما زعموا.

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١/ ٩٣).

<sup>(</sup>٢) الدر المثور (١/ ٢٣).

وكذلك فإن هذا الحديث منكر لا يصح عن النبي عَنَيْ لأن مداره على محمد بن السائب الكلبي وهو ذاهب الحديث متهم بالكذب<sup>(۱)</sup>، وقد ضعف هذا الحديث ابن كثير في تفسيره<sup>(۱)</sup>، والشوكاني في (فتح القدير)<sup>(۱)</sup>، والسيوطي في (الدر المتثور)<sup>(1)</sup>.

وقد توسع بعض العلماء في هذا الحساب، واعتمدوا عليه في إثبات الوقائع والحوادث، وتمسكت به بعض الفرق في إثبات أنها على الحق، ما دعا إلى التشديد في إنكار هذه الطريقة والنهي عنها. وفي ذلك يقول الدكتور صبحي الصالح: «وأَذْخَلُ تلك الآراء في معنى الغموض قول من عدّ هذه الحروف على (حساب الجمل) ليستنبط منها مدة بقاء الأمة الإسلامية، أو التنبيه على كرامة شخص أو شيعة معينة.

فها هو ذا السهيلي يقول: لعل عدد الحروف التي في أوائل السور مع حذف المكرر للإشارة إلى بقاء هذه الأمة. وها هو ذا الحويبي يروي أن بعض الأئمة استخرج، من قوله تعالى: ﴿الَمّ ﴿ الَّهِ عَلَيْتِ الرُّومُ ﴾ [الروم:١-٢]، أن بيت المقدس يفتحه المسلمون في سنة ثلاث وثهانين وخمس مائة، ووقع كها قال.

وهذا النوع من الاستخراج الحسابي يعرف باسم (عدّ أبي جاد) وقد شدد العلماء في إنكاره والزجر عنه. وابن حجر العسقلاني يعتبره باطلًا لا

<sup>(</sup>١) انظر تهذيب التهذيب لابن حجر (٣/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (١/ ٥٦).

<sup>(</sup>٣) فتح القدير (٢/ ٣١).

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور (١/ ٢٣).

يجوز الاعتماد عليه، فقد ثبت عن ابن عباس بين الزجر عن (عد أي جاد) والإشارة إلى أن ذلك من جملة السحر، وليس ذلك ببعيد، فإنه لا أصل له في الشريعة (١٠).

...

<sup>(</sup>١) مباحث في علوم القرآن (ص:٢٣٧-٢٣٨).

### | الهبحث الناسع:

### أنها تدلُ على معان شتى

وقد روي ذلك عن أبي العالية والربيع بن أنس ونصره ابن جرير الطبري. فقد روى ابن أبي حاتم عن أبي العالية وابن جرير عن الربيع في قوله تعالى: ﴿الله ﴾ قال: هذه الأحرف الثلاثة من التسعة والعشرين حرفًا دارت فيها الألسن كلها، ليس منها حرف إلا هو مفتاح اسم من أسهاته، وليس منها حرف إلا وهو في مدة أقوام وليس منها حرف إلا وهو في مدة أقوام وآجالهم. وقال عيسى بن مريم \_ عليه السلام \_: وعجيب ينطقون في أسهائه، ويعيشون في رزقه، فكيف يكفرون. قال: الألف مفتاح اسمه «الله»، واللام مفتاح اسمه «الله»، واللام مفتاح اسمه «الطيف». والميم مفتاح اسمه «جيد». والألف آبه، واللام لطفه، والميم بحده. والألف سنة، واللام ثلاثون سنة، والميم أربعون سنة، والميم منة.

وقد ذكر هذا الرأي الماوردي في (النكت والعيون) ولم ينسبه (٢). وتبعه في ذلك العزبن عبد السلام في مختصره على (النكت والعيون) (٢).

أما ابن جرير الطبري فقد دافع عن هذا الرأي وانتصر له، فكان من قوله: •والصواب من القول عندي في تأويل مفاتح السور التي هي حروف المعجم: أن الله جل ثناؤه جعلها حروفًا مقطعة، ولم يصل بعضها ببعض

<sup>(</sup>١) ابن أبي حاتم (١/ ٣٣)، وابن جرير (١/ ٨٨).

<sup>(</sup>٢) النكت والعيون (١/ ٦٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن للعزبن عبد السلام (١/ ٩٣).

فيجعلها كسائر الكلام المتصل الحروف، لأنه عز ذكره أراد بلفظه الدلالة بكل حرف منه على معانٍ كثيرة لا على معنى واحد، كها قال الربيع بن أنس، وإن كان الربيع قد اقتصر به على معانٍ ثلاثة دون ما زاد عليها.

والصواب في تأويل ذلك عندي، أن كل حرف منه يحوي ما قاله الربيع وما قاله سائر المفسرين غيره فيه (١).

إلى أن قال: «... لأن الله جل ثناؤه لو أراد بذلك أو بشيء منه الدلالة على معنى واحد مما لا مجتمله ذلك دون سائر المعاني غيره لأبان ذلك لهم رسول الله على إبانة غير مشكلة، إذ كان جل ثناؤه إنها أنزل كتابه على رسوله على لا ألى لله على أنه مراد به من وجوه تلي ليبين لهم ما اختلفوا فيه، وفي تركه على إبانة ذلك أنه مراد به من وجوه تأويله البعض دون البعض أوضح الدليل على أنه مراد به جميع وجوهه التي مو لها محتمل، إذ لم يكن مستحيلاً في العقل وجه منها أن يكون من تأويله ومعناه، كما كان غير مستحيل اجتماع المعاني الكثيرة للكلمة الواحدة باللفظ الواحد في كلام واحده "."

غير أن الإمام ابن كثير \_ رحمه الله \_ يبدو أنه لم يرتض هذا التأويل، فبعد أن ذكر مجمل كلام الطبري قال: «هذا حاصل كلامه موجهًا، ولكن ليس كها ذكره أبو العالية، فإن أبا العالية زعم أن الحرف دلَّ على هذا وعلى هذا معًا، ولفظة الأمة وما أشبهها من الألفاظ المشتركة في الاصطلاح إنها دلَّ في القرآن في كل موطن على معنى واحد دلَّ عليه سياق الكلام، فأما

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١/ ٩٢).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (١/ ٩٢-٩٤).

حمله على مجموع محامله إذا أمكن فمسألة مختلف فيها بين علماء الأصول ليس هذا موضع البحث فيها والله أعلمه (١).

ونقد ابن كثير لقول أبي العالية والربيع بن أنس الذي نصره ابن جرير قوي لوضوح حجته.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (١/ ٥٤).

# الفصل الثاني

## أقوال العلماء في حكم وأسرار افتتاح سور القرآن بهذه الأحرف

وفيه لمهيد وثمانية مبادث:

المبحث الأول: أنها للتحدي والإعجاز.

البحث الثاني: أنها لاستفتاح السور أو للفصل بين السور.

المبحث الثالث: أنها حروف للتنبيه لإسكات الكفار وجذبهم إلى سماع القرآن.

المبحث الرابع: أنها للإعجاز اللغوي.

المبحث الخامس: أنها للإعجاز اللفوي والموضوعي معًا.

المبحث السادس: أنها مستودع أسرار القرآن.

المبحث السابع: أنها معجزة دالة على صدق رسول الله غ.

المبحث الثَّامن: أقوال أخرى.

#### تمهيد

يخلط بعض الباحثين بين الأقوال الواردة في معاني الأحرف المقطعة في أواثل السور وبين الأقوال الواردة في حكم وأسرار افتتاح السور بها. ويترتب على ذلك أن يُنسب لبعض العلماء أكثر من قول في هذه المسألة، مع أن قوله واحد في معنى هذه الأحرف لكنه اجتهد في تلمس حكم وأسرار لافتتاح سور معينة بأحرف معينة فعد بعض الباحثين ذلك قولًا آخر له، ومن هنا فقد رأيت أن أفراد أقوال العلماء في حكم وأسرار افتتاح بعض سور القرآن بالأحرف المقطعة بفصل مستقل جاء في سبعة مباحث.

### 🌉 المبدئ 🏿 ول:

#### أنها للتحدي والإعجاز

وهذا الرأي ذهب إليه كثير من أهل اللغة والمفسرين والعلماء قديها وحديثًا منهم: المبرد، والفراء، والخليل، وأبو علي الفارسي، وقطرب والزجاج، وابن تيمية، وأبو الليث السمرقندي، والزخشري، والرازي، والبيضاوي، والراغب، والحافظ المزي، وابن كثير، وابن عاشور، ورشيد رضا، ومحمود شلتوت، وسيد قطب، وغيرهم كثير<sup>(1)</sup>.

قال القرطبي: (وقال قطرب والفراء: هي إشارة إلى حروف الهجاء، أعلم الله بها العرب حين تحداهم بالقرآن أنه مؤتلف من حروف هي التي منها بناء كلامهم، فيكون عجزهم عنه أبلغ في الحجة عليهم، إذ لم يخرج عن كلامهم، (7).

وأشار الزمخشري إلى هذا الوجه من التأويل وهو: «أن يكون ورود هذه الأسهاء هكذا مسرودة على نمط التعديد، كالإيقاظ وقرع العصالمن تحدي بالقرآن وبغرابة نظمه، وكالتحريك للنظر في أن هذا المتلو ـ وقد عجزوا عنه عن آخرهم ـ كلام منظوم من عين ما ينظمون منه كلامهم، ليؤديهم النظر إلى أن يستيقنوا أن لم تتساقط مقدرتهم دونه، ولم تظهر معجزتهم عن أن يأتوا بمثله بعد المراجعات المتطاولة، وهم أمراء الكلام وزعهاه الحوار، وهم الحراص على التساجل في اقتضاب الخطب،

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك الدكتور فهد الرومي في وجوه التحدي والإعجاز، (ص:٢٥).

<sup>(</sup>٢) الجامع (١/ ١٥٥).

والمتهالكون على الافتنان في القصيد والرجز، ولم يبلغ من الجزالة وحسن النظم المبالغ التي بزت بلاغة كل ناطق، وشقت غبار كل سابق، ولم يتجاوز الحدَّ الخارج من قوى الفصحاء، ولم يقع وراء مطامح أعين البصراء؛ إلا لأنه ليس بكلام البشر، وأنه كلام خالق القوى والقدر، وهذا القول من القوة والخلاقة بالقبول بمنزل، ".

وقال الخازن: ﴿ وقيل: إن الله تعالى لما تحداهم بقوله: ﴿ فَأَنُّوا بِسُورَةٍ مِنْ مِنْدِهِ مِنْدِهِ ﴾ [هود: ٣١]، فعجزوا عنه أنزل هذه الأحرف، ومعناه أن القرآن ليس هو إلا من هذه الأحرف، وأنتم قادرون عليها، فكان يجب أن تأتوا بمثله، فلما عجزتم عنه، دلَّ ذلك على أنه من عند الله لا من عند البشر (٢).

وذكر أبو السعود هذا القول وأشار إلى أنه قول أهل التحقيق(٢).

وقال الراغب: (ونسب تعالى التنزيل إلى الحروف تنبيها أنه منها، وإن عجزتم عن الإتيان بمثله، دلالة لكم أنه كلام الله دون كلام الحلق (١٠).

وقال ابن الجوزي: •فإن قيل: فقد علموا أنه حروف، فها الفائدة من إعلامهم بهذا؟.

فالجواب أنه نبه بذلك على إعجازه، فكأنه قال: هو من هذه الحروف التي تؤلفون منها كلامكم، فها بالكم تعجزون عن معارضته؟ فإذا عجزتم،

<sup>(</sup>١) الكشاف (١/ ٢٧-٢٨)، وذكر هذا الكلام النسفي في تفسيره (١/ ٩).

<sup>(</sup>٢) لياب التأويل (١/ ٢٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير أن السعود (١/ ٢١).

<sup>(</sup>٤) تفسير الراغب سورة آل عمران (١/ ٤٠٣).

فاعلموا أنه ليس من قول محمد عليه السلامه(١).

وذكر مثل ذلك الماوردي في النكت والعيون(٢).

وقال ابن كثير بعد أن ذكر هذا القول: وقد حكى هذا المذهب الرازي في تفسيره عن المبرد وجمع من المحققين، وحكى القرطبي عن الفراء وقطرب نحو هذا، وقرره الزنخشري في كشافه ونصره أتم نصر، وإليه ذهب الشيخ الإمام العلامة أبو العباس ابن تيمية وشيخنا الحافظ المجتهد أبو الحجاج المزي، وحكاه لي عن ابن تيمية ... قلت: ولهذا كل سورة افتتحت بالحروف فلا بد أن يذكر فيها الانتصار للقرآن وبيان إعجازه وعظمته بالمروف فلا بد أن يذكر فيها الانتصار للقرآن وبيان إعجازه وطلمته وهذا معلوم بالاستقراء وهو الواقع في تسع وعشرين سورة، ولهذا يقول تعالى: ﴿الدِّنَ مُنْ مُنْكُونَ اللَّهُ لَا إِللَهُ إِلَهُ إِللَهُ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) زاد المسير (١/ ٢١).

<sup>(</sup>٢) النكت والعيون (١/ ٦٥).

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز (١/ ٨٢).

وقد رجع هذا القول أيضًا العلامة الشنقيطي بدلالة الاستقراء فقال: فأما القول الذي يدلُّ استقراء القرآن على رجحانه فهو أن الحروف المقطعة ذكرت في أوائل السور التي ذكرت فيها بيانًا لإعجاز القرآن وأن الخلق عاجزون عن معارضته بمثله مع أنه مركب من هذه الحروف المقطعة التي يتخاطبون بها ثم أتم رحمه الله \_ ذكر الشواهد التي أورد ابن كثير طرفًا منها، فذكر خسًا وعشرين سورة من السورة التي ابتدئت بالأحرف المقطعة والتي يتبعها ذكر القرآن وإعجازه وعظمته والانتصار له ثم قال: "وقد قدمنا كلام الأصوليين في الاحتجاج بالاستقراء بها أغنى عن إعادته هناه".

أما برهان الدين البقاعي فقد ربط بين كون هذه الأحرف المقطعة على النصف من حروف الهجاء وبين تحدي الكفار بهذا فقال: «ولما كان الذي ابتدئت به السور من ذلك شطر حروف المعجم كان كأنه قيل: من زعم أن القرآن ليس من كلام الله فليأخذ الشطر الآخر ويركب عليه كلامًا يعارضه مها(٢).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (ص:٥٥-٥٦).

 <sup>(</sup>۲) أضواء البيان (۳/ ۵-۷).

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر (١/ ٣٠).

وقد فرق الشيخ ابن عثيمين ـ رحمه الله ـ بين الحكمة من ذكر الحروف الهجائية في أوائل بعض السور وبين معانيها فقال: •ففي قوله تعالى: ﴿ الَّمْ ﴾ إشارة إلى أن هذا القرآن العظيم \_ الذي أعجز أمراء الفصاحة والبلاغة ـ لم يكن بأحرف خارجة عن الأحرف التي كانوا يتحدثون بها، ومع ذلك أعجزهم، فعجزوا أن يأتوا بمثله، أوسورة من مثله، أو بعشر سور مثله؛ قال الله تعالى: ﴿ فَلْيَأْتُواْ يِحَدِيثٍ مِثْلِهِ، إِن كَانُواْ مَسْدِفِينَ ﴾ [الطور:٣٤]. وهذا يشمل ما يكون به الإعجاز وإن قل، وقال تعالى: ﴿ أُمَّ يَقُولُونَ ٱفْتَرَكَةً قُلْ فَأَنْوا بِسُورَةِ مِتْلِهِ. ﴾ [بونس:٣٨]. وقال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِفَا فَأَنُّوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ﴾ [البغرة: ٢٣]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ فَأَنُّوا بِمَشْرِ سُورٍ مِشْلِهِ، مُفْتَرَيَّتِ ﴾ [مود:١٣]. وقال تعالى: ﴿ قُل لَّهِنِ ٱخْتَمَعَتِ ٱلْإِنْثُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَنْذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوْ كَاتَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء:٨٨]. هذا القرآن الذي أعجزكم أيها البلغاء والفصحاء لم يأت بحروف جديدة حتى تقولوا ليست هذه الحروف معلومة لنا، فلا نستطيع، هذا هو الأصح في الحكمة من ذكر الحروف الهجائية في أواثل بعض الصور، أما الحروف نفسها فليس لها معنى، لأن الله تعالى أنزل هذا القرآن بلسان عربي مبين، وهذا الحروف الهجائية ليس لها معنى في اللغة العربية ٤ (١).

وقد أكد الشيخ أن هذه الحروف لا معنى لها في تفسير سورة يس فقال: د... ومنهم من قال: إن معنى ﴿يسَ ﴾ يا إنسان، فايه حرف نداء على زعمهم ودس، كلمة يعير بها عن الإنسان. وبعضهم أتى بغير ذلك

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن الكريم (١/ ٤٣-٤٣).

أيضًا مما لا طائل تحته ولا دليل عليه.

لكن يبقى النظر: هل نقول كما قال المؤلف (١٠): • الله أعلم بما أراد في جميع الحروف الهجائية التي ابتُدئت بها السور؟ أو نقول: إنه لا معنى لها بمقتضى قوله تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرَّحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِينِ ﴾ [الشعراه: ١٩٣ - ١٩٥].

فإن مقتضى اللسان العربي المبين أن هذه الحروف ليس لها معنى، فإذا حكمنا بهذه القضية العامة ﴿ بِلِسَانِ عَرَفِي ثَبِينِ ﴾ على كل كلمة أو حرف في القرآن الكريم، فإننا نعلم أن ﴿ بِسَ ﴾ ليس لها معنى بمقتضى اللسان العربي المبين: ﴿ يَا مَا لَمَا معنى، حرف هجاء. ﴿ س ما لما معنى، أيضًا حرف هجاء. وهذا القول ذكره ابن كثير عن مجاهد رحمه الله ، وهو قول قوي، ويشهد له الآية التي استشهدتُ بها.

إذن نقول: لا معنى لهذه الحروف، فيرد علينا إشكال إذا قلنا: لا معنى لها، كيف يأتي الله عز وجل في كتابه العظيم بكلام لغو لا معنى له؟!

والجواب على هذا أن يقال: إن له مغزى عظيمًا هو: أنكم أيها العرب الذين عجزتم عن معارضة القرآن والإتيان بمثله عجزتم عن ذلك لا لأن هذا القرآن أتى بحروف جديدة أو كلمات جديدة، بل هو من الكلمات التي تكونون بها كلامكم، ولهذا قل أن تجد سورة مبدوءة بهذه الحروف الهجائية إلا وبعدها ذكر القرآن، مما يدُّل على أن هذا هو المراد بها "".

<sup>(</sup>١) يقصد صاحب تفسير الجلالين.

<sup>(</sup>٢)تفسير سورة (يس) (ص:٩-١٠).

والقول بأن هذه الحروف لا معنى لها، لم أجد من صرح به من أهل العلم، والمروي عن مجاهد رحمه الله، أنها فواتح، أو حروف هجاء موضوع دون تعرض للمعنى، ولذلك صرح الدكتور فهد الرومي بأن: «القائلين بهذا ـ أي بالتحدي والإعجاز ـ لم يثبتوا لها معنى ولم ينفوه أنّا، وأثمة اللغة لم يصرح أحدٌ منهم بأنه لا معنى لها في نفسها، ولكن منهم من ذكر المعنى، ومنهم من قال لا ندري ما أراد الله تعالى بها.

فالمبرد يرى أنها للتنبيه بمنزلة «ها» في التنبيه(٢).

وأبو عبيدة يرى أنها افتتاح كلام أي بمنزلة ايا، في النداء (٢٠).

والزجاج يرى أن كل حرف منها يؤدي إلى معنى(الم).

والنحاس يقول: «الله تعالى أعلم بها أراده").

والعكبري يرى أن كل واحدٍ من هذه الحروف اسمٌ (١٦)، بل إن ابن كثير وهو من الذين رجحوا القول بالإعجاز والتحدي أيد القول بأن هذه الحروف لها معنى فقال: «ومن ههنا لخص بعضهم في هذا المقام كلامًا فقال: لا شك أن هذه الحروف لم ينزلها سبحانه وتعالى عبنًا ولا سدى، ومن قال من الجهلة: إن في القرآن ما هو تعبد لا معنى له بالكلية فقد أخطأ خطأ

<sup>(</sup>١) وجوه التحدي والإعجاز (ص: ٣٠).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن الكريم للنحاس (١/ ٧٦).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للنحاس (١/ ٧٦).

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن للنحاس (١/٧٧).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن للنحاس (١٠/١٠).

<sup>(</sup>٦) إملاء ما منَّ به الرحمن (١/ ١٠).

كبيرًا، فتعين أن لها معنى في نفس الأمر، فإن صحَّ لنا فيها عن المعصوم شيء قلنا به، وإلا وقفنا حيث وقفنا وقلنا ﴿ مَامَنَا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا ﴾ ولم يجمع العلماء فيها على شيء معين وإنها اختلفوا، فمن ظهر له بعض الأقوال بدليل، فعليه اتباعه، وإلا فالوقف حتى يتبين (١).

ومن أدلة أصحاب هذا القول وهو القول بالتحدي والإعجاز ما ذكرناه من ذكر القرآن والتحدي به وبيان إعجازه وعظمته بعد ذكر هذه الفواتح مباشرة.

ومن أدلتهم كذلك أن ورود هذه الأحرف المقطعة في أوائل السور المكية ما يشير إلى التحدي.

ومن أدلتهم كذلك ما أشار إليه رشيد رضا بأن عدم إعرابها يرجع أن حكمة افتتاح بعض السور المخصوصة بها للتنبيه لما يأتي بعدها مباشرة من وصف القرآن والإشارة إلى إعجازه (٢).

ولا يخفى أن مثل هذه الأدلة وغيرها لا تعتبر أدلة قاطعة على هذا القول، لأن أصحاب الأقوال الأخرى يمكن أن يردوا عليها بنفس الطريقة، فذكر القرآن وبيان إعجازه وعظمته يمكن أن يكون دليلًا لمن جعل هذه الحروف أسهاءً لله عز وجل وهو منزل القرآن وذلك لبيان فضله على عباده بإنزال هذا الكتاب الذي أخرجهم به من الظلهات إلى النور وهداهم إلى الصراط المستقيم.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (١/ ٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: وجوه التحدي والإعجاز (ص:٢٦).

وكذلك فإن هناك بعض السور افتتحت بهذه الأحرف، ولم يكن هناك ذكر للقرآن بعدها كقوله تعالى في سورة مريم: ﴿كَهيعَصَ اللهُ ذِكُرُ للقرآن بعدها كقوله تعالى في سورة العنكبوت: رَحْمَتِ رَبِكَ عَبْدَهُ زَكَرُا أَن يَقُولُوا مَامَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ [العنكبوت: ١-٢]، وقوله تعالى في سورة العنكبوت: ١-٢)، وقوله تعالى في السورة التي بعدها: ﴿الَّمْ اللهُ غُلِبَ الرُّومُ اللهُ فِي آذَنَ وَقُولُه تعالى: ألاَرْضِ وَهُم مِنْ بَعْدِ غَلِبِهِمْ سَيَغْلِرُونَ ﴾ [الرم:١-٣]. وقوله تعالى: ﴿تَ وَالْقَالِرُ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ [القلم:١].

وأما الدليل الثاني الذي استدلوا به فهو أيضًا منتقض بسورتي البقرة وآل عمران، وهما سورتان مدنيتان افتتحتا بالأحرف المقطعة.

وأما الدليل الثالث فهو كسابقيه غير مسلم به، والعلماء مختلفون في إعرابها كما قال القرطبي: •واختلف: هل لها محل من الإعراب؟ فقيل: لا، لأنها ليست أسهاء متمكنة ولا أفعالًا مضارعة، وإنها هي بمنزلة حروف التهجي، فهي محكية، هذا مذهب الخليل وسيبويه.

ومن قال: إنها أسهاء للسور فموضعها عنده الرفع على أنها عنده خبر ابتداء مضمر، أي: هذه ﴿الَّمْ ﴾، في موضع نصب، كها تقول: هذه سورة البقرة، أو تكون رفعًا على الابتداء والخبر: ذلك، كها تقول: زيد ذلك الرجل. وقال ابن كيسان النحوي: ﴿الَّمْ ﴾ في موضع النصب، كها تقول: اقرأ ﴿الَّمْ ﴾ وقيل: في موضع خفض بالقسم لقول ابن عباس: إنها أقسام أقسم الله بها (۱).

<sup>(</sup>۱) الجامع (1/ ١٥٦-١٥٧).

وعلى الرغم من أن القول بالتحدي والإعجاز قد استحسنه كثير من العلماء والأثمة قديمًا وحديثًا إلا أنه لم يعدم من يعارضه أو يرفضه، ومن هؤلاء الإمام الشوكاني الذي قال: «هذا التدقيق لا يأني بفائدة يعتد بها، وبيانه أنه إذا كان المراد منه إلزام الحجة والتبكيت كها قال، فهذا متيسر بأن يقال لهم: هذا القرآن هو من الحروف التي تتكلمون بها ليس هو من حروف مغايرة لها، فيكون هذا تبكيتًا وإلزامًا يفهمه كل سامع منهم من دون إلغاز وتعمية وتفريق لهذه الحروف في فواتح تسع وعشرين سورة، فإن هذا مع ما فيه من التطويل الذي لا يستوفيه سامعه إلا بسهاع جميع هذه الفواتح، هو أيضًا عما لا يفهمه أحدً من السامعين، ولا يتعقل شيئًا منه، فضلًا عن أن يكون تبكيتًا له وإلزامًا للحجة أيًّا كان، فإن ذلك هو أمر وراء الفهم مترتب عليه، ولم يفهم السامع هذا، ولا ذكر أهل العلم عن فرد من أفراد الجاهلية الذين وقع التحدي لهم بالقرآن أنه بلغ فهمه إلى بعض هذا فضلًا عن كله الهرائ.

وهذا الرد أيضًا يمكن أن يرد عليه بعض الاعتراضات منها:

ا - أن البلاغة قد تستدعي ترك الخطاب المباشر واللجوء إلى الخطاب غير المباشر، وهذا كثير في القرآن، فأيها أبلغ في القول أن أقول للسامع ﴿الَّمّ ﴾ ويفهم من ذلك \_ ولو من طرفٍ خفي أو بعد سؤال ومشقة \_ أن هذه الحروف هي من جنس ما تتكلمون به، فإن كنتم صادقين فأتوا بكلام مثله، أو أن يذكر لهم هذا الكلام بصورة مباشرة؟ لا شك أن الأسلوب الأول هو الأبلغ.

<sup>(</sup>١) فتح القدير (١/ ٣٠).

٧- قد تقدم أن ذكر بعض حروف الهجاء ينوب عنها جميعًا كها تقول مثلًا: علمت ولدي (أ ب ت ث) ويفهم السامع أنك علمته الحروف الأبجدية كلها، فليس شرطًا أن تكون الحروف كلها في موضع واحد حتى يفهم السامع المراد، وهذا يرد قول الشوكاني: «وتفريق هذه الحروف في فواتح تسع وعشرين سورة، فإن هذا مع ما فيه من التطويل الذي لا يستوفيه سامعه إلا بسماع جميع هذه الفواتح، هو أيضًا لا يفهمه أحد من السامعين، ولا يتعقل شيئًا منه فضلًا عن أن يكون تبكيتًا له، وإلزامًا للحجة».

٣- إذا كان المشركون لم يفهموا هذا المعنى، فكيف لم يعترضوا على النبي ﷺ، ويقولوا له: لقد جئت بكلام غير مفهوم؟ فهذا يدل على أنهم فهموا من هذه الحروف معنى واضحًا.

ويأتي في سياق تلك الردود والاعتراضات على هذا الرأي ذلك الاعتراض الغريب من الدكتور رمضان عبد التواب فقد رفض هذا الرأي ورآه ينقصه الدليل، لكنه أفسد ذلك بقوله: «إن سياق الكلام في الأماكن التي ذكرت فيها هذه الرموز لا يفهم منه شيء من ذلك!!»(١).

ونقول له ردًا على كلامه:

إذن فلماذا ذكر القرآن بعد هذه الأحرف في خمس وعشرين موضعًا من المواضع التسعة والعشرين؟! وقد ذهب إلى القول بأنها للتحدي والإعجاز

<sup>(</sup>١) فواتح سور القرآن (ص:٣٢).

من المعاصرين كل من: محمد الأمين الشنقيطي<sup>(۱)</sup>، وسيد قطب<sup>(۲)</sup>، وعبد القادر شيبة الحمد<sup>(۲)</sup>، والدكتور أمير عبد العزيز، والدكتور وهبة الزحيلي<sup>(1)</sup>، والدكتور محمد سيد طنطاوي<sup>(0)</sup>، وعبد الحميد كشك<sup>(1)</sup>، وأحمد بن عبد الرحمن القاسم مع كونها أيضًا أداة لجذب المشركين إلى سماع القرآن<sup>(۲)</sup>.

\*\*\*

(١) أضواء البيان (٣/٣).

<sup>(</sup>۲) الطلال (۱/ ۸۳).

<sup>(</sup>٣) تهذیب التفسیر (١/ ٢٦-٢٨).

<sup>(</sup>٤) التفسير المنير (١/ ٧٣).

<sup>(</sup>٥) التفسير الوسيط (١/ ٢٩).

<sup>(</sup>٦) في رحاب التفسير (١/ ٨١).

<sup>(</sup>٧) تفسير القرآن بالقرآن والسنة والأثار (١/ ٦٢).

### 🇨 المبحث الثاني:

#### أنها لاستفتاح السورأو للفصل بين السور

قال ابن جرير: وقال بعضهم: الحروف التي هي فواتح السور حروف يستفتح الله بها كلامه. فإن قيل: هل يكون من القرآن ما ليس له معنى؟ فإن معنى هذا أنه افتتح بها ليعلم أن السورة التي قبلها قد انقضت، وأنه قد أخذ في أخرى، فجعل هذا علامة انقطاع ما بينهما، وذلك في كلام العرب، ينشد الرجل منهم الشعر فيقول: ابل ....

وبلدةٍ ما الإنس من أهالها ويقول: «لا بل»...

### ما هاج أحزانًا وشجوًا قد شجا

و «بل» ليست من البيت، ولا تعدُّ في وزنه، ولكن يقطع بها كلامًا، ويستأنف الآخر<sup>(۱)</sup>.

وهذا مروي عن مجاهد والحسن وأبي عبيدة والأخفش(").

فقد أخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن مجاهد قال: ﴿الَّمَةِ ﴾، و﴿النَّمَسُ﴾، و﴿شَ ﴾ فواتح افتتح الله بها القرآن<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١/ ٨٩).

<sup>(</sup>٢) انظر جامع البيان (١/ ٨٧)، وابن أبي حاتم (١/ ٣٣)، والدر المتثور (١/ ٢٣)، والمحرر الوجيز (١/ ٨٣).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (١/ ٨٧)، وابن أبي حاتم (١/ ٣٣)، والدر المنثور (١/ ٢٣).

قال النحاس: «وأبين هذه الأقوال قول مجاهد الأول أنها فواتح السور وكذلك قول من قال: هي تنبيه (١).

وأخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم عن الحسن قال: ﴿ ﴿ الَّمْ ﴾، و ﴿ طَسَرٌ ﴾ فواتح يفتنع الله بها السور ﴾ (١).

وذكر ابن كثير هذا القول ونسبه إلى مجاهد(٢).

وذكره ابن عطية عن مجاهد ثم قال: «كيا يقولون في أول الإنشاء لشهر القصائد: «بل» و «لا بل» نحا هذا النحو أبو عبيدة والأخفش» (<sup>(1)</sup>.

وهذا القول على هذا النحو يعيدنا إلى أن هذه الحروف لا معنى لها في ذاتها، وقد ردّ ذلك الطبري وبين خطأه من وجوه ثلاثة فقال: •وأما الذي زعم من النحويين أن ذلك نظير •بل• في قول المنشد شعرًا: •بل•

### ما هاج أحزانًا وشجوًا قد شجا

وأنه لا معنى له، وإنها هو زيادة في الكلام معناه الطرح فإنه أخطأ من وجوه شتى:

أحدها: أنه وصف الله تعالى ذكره بأنه خاطب العرب بغير ما هو من لغتها، وغير ما هو في لغة أحد من الأدميين، إذ كانت العرب وإن كانت تفتتح أوائل إنشادها ما أنشدت من الشعر بـ «بل»، فإنه معلوم منها أنها لم

<sup>(</sup>١) معاني القرآن للنحاس (٧٨/١).

<sup>(</sup>٢) الدر المثور (١/ ٢٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (١/ ٥٣).

<sup>(</sup>٤) المحرر الوجيز (١/ ٨٣).

تكن تبتدئ من الكلام بـ ﴿ الله ﴾، و ﴿ الله ﴾، و ﴿ الله ﴿ بينه الله على ابتدائها ذلك بـ قبل ، وإذا كان ذلك ليس من ابتدائها، وكان الله جل ثناؤه إنها خاطبهم بها خاطبهم من القرآن بها يعرفون من لغاتهم، ويستعملون بينهم من منطقهم في جميع آيه، فلا شك أن سبيل ما وضعنا من حروف المعجم التي افتتحت بها أوائل السور التي هن فا فواتح سبيل سائر القرآن في أنه لم يعدل بها عن لغاتهم التي كانوا بها عارفين ولها بينهم في منطقهم مستعملين، لأن ذلك لو كان معدولا به عن سبيل لغاتهم ومنطقهم، كان خارجًا عن معنى الإبانة التي وصف الله عن سبيل لغاتهم ومنطقهم، كان خارجًا عن معنى الإبانة التي وصف الله عن القرآن، فقال تعالى ذكره: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّيُ اللهِ اللهِ

وفي إخبار الله ـ جل ثناؤه ـ عنه أنه عربي مبين ما يكذب هذه المقالة، وينبئ عنه أن العرب كانوا به عالمين وهو لها مستبين، فذلك أحد أوجه خطئه.

والوجه الثاني من خطئه في ذلك: إضافته إلى الله جل ثناؤه أنه خاطب عباده بها لا فائدة لهم فيه، ولا معنى له من الكلام الذي سواء الخطاب به وترك الخطاب به، وذلك إضافة العبث الذي هو منفي في قول جميع الموحدين عن الله إلى الله تعالى ذكره.

والوجه الثالث من خطئه: أن «بل» في كلام العرب مفهوم تأويلها ومعناها، وأنها تُدخلها في كلامها رجوعًا عن كلام لها قد تقضى كقولهم: ما

وأشار الحافظ ابن كثير إلى أن لهذه الحروف معاني في نفسها وإن جهلها البعض فقال: «... ومن ههنا لخص بعضهم في هذا المقام كلامًا فقال: لا شك أن هذه الحروف لم ينزلها سبحانه وتعالى عبثًا ولا سدى، ومن قال من الجهلة إن في القرآن ما هو تعبد لا معنى له بالكلية، فقد أخطأ خطأ كبيرًا، فتعين أن لها معنى في نفس الأمر.

فإن صح لنا فيه من المعصوم شيء قلنا به، وإلا وقفنا حيث وقفنا وقلنا: ﴿ مَامَنّا بِهِ مُلِّ مِنْ عِندِ رَبِّنا ﴾، ولم يجمع العلماء فيها على شيء معين، وإنها اختلفوا، فمن ظهر له بعض الأقوال بدليل فعليه اتباعه، وإلا فالوقف حتى يتبين (").

ثم ضعف ابن كثير هذا القول فقال: «فقال بعضهم: إنها ذكرت ليعرف بها أوائل السور، حكاه ابن جرير، وهذا ضعيف، لأن الفصل حاصل بدونها فيها لم تذكر، وفيها ذكرت فيه البسملة تلاوة وكتابة (٢).

...

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١/ ٩٥-٩٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (١/ ٥٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/ ٥٥).

#### المبحث الثالث:

# أنها حروف للتنبيه لإسكات الكفار وجذبهم إلى سماع القرآن

وقد ذكر هذا القول القرطبي ولم ينسبه إلى أحد فقال: • وقال آخرون: بل ابتدئت بذلك أوائل السور ليفتح لاستهاعه أسهاع المشركين، إذ تواصوا بالإعراض عن القرآن، حتى إذا استمعوا له، تلي عليهم المؤلف منه الله الله ...

وقد ذكر الخويبي ـ كها حكاه عنه السيوطي في الإتقان ـ أن التنبيه إنها هو للنبي يَرْجُهُ؛ فقد علم الله تعالى أن نبيه يُرُجُهُ يكون مشغولًا في بعض الأوقات مع البشر في مصالحهم، فأمر جبريل بأن يقول عند نزوله: ﴿ اللَّهِ مَا وَ ﴿ حَمْ ﴾، ليسمع النبي تَرَبُّ صوت جبريل، فيقبل

 <sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان (۱/ ۸۹)، لباب التأويل (۱/ ۲۳)، ابن كثير (۱/ ٥٥)، زاد المسير
 (۱/ ۲۱-۲۱).

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (١/ ٨٩).

عليه، ويصغي إليه<sup>(١)</sup>.

وهذا لا يصح، لأنه لا دليل عليه، ولأن النبي على ما كان يشغله عن الوحي شاغل، بل كان يشتاق إلى نزوله ويكره غيبته. وأكثر من ذكر هذا القول رأى أن التنبيه إنها هو للمشركين وليس للنبي على وذكر ابن عطية عن قوم أنهم قالوا: "هي تنبيه ك "يا" في النداء. وقال قوم: روي أن المشركين لما أعرضوا عن سماع القرآن بمكة نزلت ليستغربوها، فيفتحوا أسهاعهم فيسمعون القرآن \_ بعدها فتجب عليهم الحجة "".

وقد ذكر ابن الجوزي هذا القول وفرعه على قولين فقال: ﴿وقال أبو روق عطية بن الحارث الهمداني: كان النبي ﷺ يجهر بالقراءة في الصلوات كلها، وكان المشركون يصفقون ويصفرون، فنزلت هذه الحروف المقطعة، فسمعوها، فبقوا متحيرين.

وقال غيره: إنها خاطبهم بها لا يفهمون ليقبلوا على سهاعه، لأن النفوس تتطلع إلى ما غاب عنها معناه، فإذا أقبلوا إليه خاطبهم بها يفهمون، فصار ذلك كالوسيلة إلى الإبلاغ، إلا أنه لا بد له من معنى يعلمه غيرهم، أو يكون معلومًا عند المخاطبين، فهذا الكلام يعم جميع الحروف ("). ولا ريب أن هذين القولين يرجعان إلى قول واحد، فإنهم لما بقوا متحيرين أقبلوا على سهاعه فانتفعوا بذلك. وقد ذكر النحاس أن هذا القول وقول

<sup>(</sup>١) انظر: الإنقان (٢/ ١٧).

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز (١/ ٨٢).

<sup>(</sup>٢) زاد المسير (١/ ٢١-٢٢).

مجاهد أنها فواتح السور من أبين الأقوال<sup>(١)</sup>.

ولكن تبقى هنا القضية المعضلة وهي: كيف خاطب الله قومًا بها لا يعرفون؟

وقد أجاب الرازي على هذا، وبين أنه غير ممتنع لما وراءه من المصلحة في هداية قوم وإقامة حجة فقال: «واعلم أن بعد هذا المذهب الذي نصرناه بالأقوال التي حكيناها قول قطرب: من أن المشركين قال بعضهم لبعض: ﴿لَا تَسْمُوا لِمُنذَا الْقُرْمَانِ وَالْغَوّالِفِيهِ ﴾ [نصلت: ٢٦]، فكان إذا تكلم رسول الله على أول هذه السورة بهذه الألفاظ ما فهموا منها شيئًا، والإنسان حريص على ما منع، فكانوا يُصغون إلى القرآن ويتفكرون ويتدبرون في مقاطعه ومطالعه، رجاء أنه ربها جاء كلام يفسر ذلك المبهم، ويوضح ذلك المشكل، فصار ذلك وسيلة إلى أن يصيروا مستمعين للقرآن ومتدبرين في مطالعه ومقاطعه.

والذي يؤكد هذا المذهب أمران:

أحدهما: أن هذه الحروف ما جاءت إلا في أواتل السور، وذلك يوهم أن الغرض ما ذكرنا.

والثاني: أن العلماء قالوا: إن الحكمة في إنزال المتشابهات هي أن المعلل لما علم اشتمال القرآن على المتشابهات فإنه يتأمل القرآن ويجتهد في التفكر فيه على رجاء أنه ربها وجد شيئًا يقوي قوله وينصر مذهبه، فيصبر ذلك سببًا لوقوفه على المحكمات المخلصة له عن الضلالات.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن لأبي جعفر النحاس (١/ ٧٧).

فإذا جاز إنزال المتشابهات التي توهم الضلالات لمثل هذا الغرض، فلأن يجوز إنزال هذه الحروف التي لا توهم شيئًا من الخطأ والضلال لمثل هذا الفرض كان أولى.

أقصى ما في الباب أن يقال: لو جاز ذلك فليجز أن يتكلم بالزنجية مع العربي، وأن يتكلم بالهذيان لهذا الغرض، وأيضًا فهذا يقدح في كون القرآن هدى وبيانًا. لكنا نقول: لم لا يجوز أن يقال: إن الله إذا تكلم بالزنجية مع العربي ـ وكان ذلك متضمنًا لمثل هذه المصلحة ـ فإن ذلك يكون جائزًا.

وتحقيقه: أن الكلام فعل من الأفعال، والداعي إليه قد يكون هو الإفادة، وقد يكون غيرها.

قوله: «إنه يكون هذيانًا» قلنا: إن عنيت بالهذيان الفعل الخالي عن المصلحة بالكلية، فليس الأمر كذلك، وإن عنيت به الألفاظ الخالية عن الإفادة، فلم قلت إن ذلك يقدح في الحكمة إذا كان فيها وجوه أخرى من المصلحة سوى هذا الوجه؟

وأما وصف القرآن بكونه هدى وبيانًا، فذلك لا ينافي ما قلناه؛ لأنه إذا كان الغرض ما ذكرناه كان استهاعها من أعظم وجوه البيان والهدى الأنه.

إلا أن ابن كثير \_ رحمه الله \_ قد ضعف هذا القول فقال بعد أن حكاه: وهو ضعيف، لأنه لو كان كذلك، لكان ذلك في جميع السور، \_ لا يكون في بعضها، بل غالبها ليس كذلك. ولو كان كذلك أيضًا لا نبغى الابتداء بها

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب (٢/ ١٠ - ١١).

في أوائل الكلام معهم سواء كان افتتاح سورة أو غير ذلك، ثم إن هذه السورة والتي تليها أعني البقرة وآل عمران مدنيتان، ليستا خطابًا للمشركين، فانتقض ما ذكروه بهذه الوجوه الله المشركين، فانتقض ما ذكروه بهذه الوجوه المسركين، فانتقض ما ذكروه بهذه الوجود و المسركين الم

وعمن رجع هذا القول من المعاصرين محمد رشيد رضا<sup>(۱)</sup>، والدكتور صبحي الصالع<sup>(۱)</sup>.

وقد مال إلى هذا القول من المعاصرين الشيخ المراغي<sup>(1)</sup>، والشيخ المحدبن عبد الرحمن القاسم<sup>(0)</sup>.

\* \* \*

(١) تفسير ابن كثير (١/ ٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: المنار (٨/ ٢٩٩) و(١/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٣) مباحث في علوم القرآن (ص: ٢٤٥).

<sup>(</sup>٤) تفسير المراغى (١/ ٣٩).

<sup>(</sup>٥) تفسير القرآن بالقرآن والسنة والآثار (١/ ٦٣).

### 🗨 المبحث الرابع:

#### أنها للإعجاز اللغوي

رأى بعض العلماء أن ما ذكر من هذه الفواتح هو نصف حروف الهجاء، وأن هذا النصف بدلً على جميع أجناس الحروف وصفاتها، وهذا الأمر لم يتضح إلا بعد زمان طويل من نزول القرآن، وذلك بعدما ظهرت الدراسات اللغوية التي تعنى بالحروف وتقسيهاتها الصوتية وصفاتها ومخارجها.

وقد أشار الطبري إلى ما يشبه هذا القول دون الإشارة إلى وجه الإعجاز فيه فقال: «وأما أهل العربية فإنهم اختلفوا في معنى ذلك، فقال بعضهم: هي حروف من حروف المعجم استغني بذكر ما ذكر منها عن ذكر بواقيها التي هي تتمة الثانية والعشرين حرفًا، كها استغني المخبر عمن أخبر عنه أنه من حروف المعجم الثهانية والعشرين بذكر: (أ ب ت ث) عن ذكر بواقي حروفها التي هي تتمة الثهانية والعشرين المناب.

ومن أوائل من تكلم في هذا الوجه من الإعجاز أبو بكر الباقلاني في كتابه (إعجاز القرآن) فقد ذكر في الوجه الثالث من وجوه إعجاز القرآن أن أحد وجوه الإعجاز هو إتيان القرآن بأنصاف أجناس هذه الحروف التي تحتوي عليها اللغة العربية قبل أن يفطن إليها العلماء بزمانٍ طويل، وهذا الوجه من الإعجاز لا يقدر عليه إلا الله تبارك وتعالى. قال الباقلاني: "وإذا

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١/ ٨٩).

كان القوم الذين قسموا في هذه الحروف هذه الأقسام لأغراض لهم في ترتيب العربية وتنزيلها بعد الزمان الطويل من عهد النبي على رأوا مباني اللسان على هذه الجهة، وقد نبه بها ذكر في أوائل السور على ما لم يذكر على حد التصنيف الذي وصفنا، دلَّ على أن وقوعها الموقع الذي يقع التواضع عليه بعد العهد الطويل لا يجوز أن يقع إلا من الله عز وجل، لأن ذلك يجري مجرى علم الغيوب (1).

وقد فصل هذا القول الزمخشري في تفسيره، وذكر أجناس تلك الحروف واستيفائها لصفات جميع حروف الهجاء فقال: «واعلم أنك إذا تأملت ما أورده الله عز سلطانه في الفواتح من هذه الأسهاء وجدتها نصف أسامي حروف المعجم: أربعة عشر سواء وهي: الألف، واللام، والميم، والمصاد، والراء، والكاف، والهاء، والياء، والعين، والطاء، والسين، والحاء، والقاف، والنون. في تسع وعشرين سورة على عدد حروف المعجم.

ثم إذا نظرت في هذه الأربعة عشر وجدتها مشتملة على أنصاف أجناس الحروف، بيان ذلك: أن فيها من المهموسة نصفها: الصاد والكاف والحاء. ومن المجهورة نصفها: الألف واللام والميم والراء والعين والطاء والقاف، والياء والنون.

ومن الشديدة نصفها: الألف والكاف والطاء والقاف. ومن الرخوة نصفها: اللام والميم والراء والصاد والهاء والعين والسين والحاء والياء والنون.

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن (ص:٦٩).

ومن المطبقة نصفها: الصاد والطاء. ومن المنفتحة نصفها: الألف واللام والميم والراء والكاف والهاء والعين والسين والحاء والقاف والياء والنون. ومن المستعلية نصفها: القاف والصاد والطاء. ومن المنخفضة نصفها: الألف واللام والميم والراء والكاف والهاء والياء والعين والسين والحاء والنون. ومن حروف القلقلة نصفها: القاف والطاء. ثم استقريت الكلم وتراكيبها رأيت الحروف التي ألغى الله ذكرها من هذه الأجناس المعدودة مكثورة (۱۱) بالمذكورة منها، فسبحان الذي دقت في كل شيء حكمته وقد علمت أن معظم الشيء وجله، ينزل منزلته كله، وهو المطابق للطائف التنزيل واختصاراته... ومما يدلُّ على أنه تعمد بالذكر من حروف المعجم أكثرها وقوعًا في تراكيب الكلم: أن الألف واللام لما تكاثر وقوعها فيه جاءتا في معظم هذه الفواتح مكررتين وهي فواتح سورة البقرة وآل عمران والروم والعنكبوت ولقيان والسجدة والأعراف والرعد ويونس وإبراهيم وهود ويوسف والحجرة (۱۲).

وذكر ابن كثير ما أورده الطبري عن بعض أهل العربية ثم قال: «قلت: مجموع هذه الحروف المذكورة في أوائل السور بحذف المكرر منها: أربعة عشر حرفًا مجمعها قولك: «نص حكيم قاطع له سر» وهي نصف الحروف عددًا، والمذكور منها أشرف من المتروك، وبيان ذلك في صناعة التصريف»(\*)، ثم ذكر ـ رحمه الله ـ ملخصًا لكلام الزمخشري، وابن كثير

<sup>(</sup>١) مكثورة: مغلوبة مقهورة.

<sup>(</sup>۲) الكشاف (۱/۲۹-۳۰).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (١/ ٥٥).

حمه الله \_ لم يجعل هذا قولًا في تفسير معاني تلك الحروف، وإنها ذكره
 ضمن الأقوال التي أشارت إلى الحكمة التي اقتضت إيراد هذه الحروف في
 أوائل السور، مع قطع النظر عن معانيها في أنفسها.

وقد تلقى بعض المفسرين كلام الزمخشري بالقبول، فساقوه بلفظه أو بمعناه وربها زادوا عليه كلامًا آخر لتأكيد الفكرة ومن هؤلاء البيضاوي في (أنوار التنزيل)(۱)، والنسفي في تفسيره(۲)، والزركشي في البرهان(۱).

أما أبو السعود فعلى عادته اختصر الكلام اختصارًا، فقال: 1... كيف لا وقد وردت تلك الفواتح في تسع وعشرين سورة على عدد حروف المعجم، مشتملة على نصفها تقريبًا بحيث ينطوي على أنصاف أصنافها تحقيقًا أو تقريبًا، كها يتضح عند الفحص والتنقير، حسبها فصله بعض أفاضل أنمة التفسير 1.000.

وإذا كان بعض المفسرين \_ كها ذكرنا \_ قد احتفل بكلام الزمخشري، فساقه مساق الرضى التأييد، فإن بعضهم لم ير في كلامه كبير فائدة ولا عموم نفع، ومن أبرز هؤلاء محمد بن علي الشوكاني في (فتح القدير) فقد رأى أن: •هذا التدقيق لا يأتي بفائدة... فكون هذه الحروف مشتملة على النصف من جميع الحروف التي تركبت لغة العرب منها، وذلك النصف مشتمل على أنصاف تلك الأنواع من الحروف المتصفة بتلك الأوصاف، هو

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل (١/ ١٣ –١٤).

<sup>(</sup>٢) تفسير النسفى (١/ ٩).

<sup>(</sup>٣) الرحان (١/٦٦١).

<sup>(</sup>٤) تفسير أبي السعود (١/ ٢٢).

أمر لا يتعلق به فائدة لجاهلي، ولا إسلامي، ولا مقر، ولا منكر، ولا مسلم ولا معارض، ولا يصح أن يكون مقصدًا من مقاصد الرب سبحانه الذي أنزل كتابه للإرشاد إلى شرائعه والهداية به. وهب أن هذه صناعة عجيبة، ونكتة غريبة، فليس ذلك مما يتصف بفصاحة ولا بلاغة حتى يكون مفيدًا أنه كلام بليغ أو فصيح، وذلك لأن هذه الحروف الواقعة في الفواتح ليست من جنس كلام العرب حتى يتصف بهذين الوصفين، وغاية ما هناك أنها من جنس حروف كلامهم، ولا مدخل لذلك فيها ذكر ا(1).

ولكن هذا التدقيق الذي ذكره الباقلاني والزخشري وإن كان لم يُفد القرن الذي نزل فيه القرآن لعدم وجود الدراسات اللغوية التي بينت هذا اللون من الإعجاز، إلا أنه أصبح مفيدًا لمن تلاهم من قرون بعد وجود تلك الدراسات التي قسمت الحروف إلى أقسام، وجعلت لكل قسم منها صفات معينة، فالقول بأن لا فائدة من ذلك لجاهلي ولا إسلامي، ولا مقر ولا منكر، ولا مسلم ولا معارض، قول غير مستقيم.

أما النقد الحقيقي الذي يمكن أن يوجه إلى هذا الرأي فهو أن الدراسات اللغوية الحديثة ترى أن هناك خلاقًا بين اللغويين أنفسهم في صفات الحروف، فمنهم من يجعل حرفًا من الحروف المجهورة، ويجعل بعضهم نفس الحرف من الحروف المهموسة. وكذلك ذكرت بعض الدراسات أن هذا التقسيم يعتبر مستحيلًا على أي معيار في أغلب التصنيفات الخاصة بصفات الحروف؛ لأن هذه التصنيفات متعددة متنوعة،

<sup>(</sup>١) فتح القدير (١/ ٣٠)، وانظر: فتح البيان (١/ ٦٦-٦٧).

فمنها ما هو زوجي العدد، ومنها ما هو فردي، ومنها ما هو حرف واحد، ومنها ما هو متميز، ومنها ما هو مندرج في غيره، فكيف يمكن الإتيان بالنصف؟(١)

وقد أشار الدكتور نصر حامد إلى اختلاف تقسيهات الحروف بين القديم والحديث وإلى تطور نطق بعض الحروف بها يشير إلى صعوبة إيجاد تقسيم متفق عليه بين علهاء اللغة جميعًا<sup>(1)</sup>.

...

(١) انظر: وجوه التحدي والإعجاز في الأحرف المقطعة (ص:٤٣-٤٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: فواتح سور القرآن (ص: ١٨٠-١٨١).

#### 🇨 المبحث الخامس:

#### أنها للإعجاز اللفوي والموضوعي معا

وهو قول الإمام ابن القيم ـ رحمه الله ـ وهذا القول يعود إلى الحكمة في ابتداء كل سورة بالأحرف التي ابتدئت بها وليس بغيرها، ومناسبة هذه الحروف لموضوعات السورة التي افتتحت بها، وهذا من باب الإعجاز اللغوي والموضوعي معًا. إذا قال رحمه الله: «تأمل سرَّ ﴿ الّهَ ﴾ كيف اشتملت على هذه الحروف الثلاثة؛ فالألف إذا بدئ بها أولًا كانت همزة، وهي أول المخارج من أقصى الصدر، واللام من وسط المخارج وهي أشد الحروف اعتهادًا على اللسان، والميم آخر الحروف وخرجها من الفم.

وهذه الثلاثة هي أصول مخارج الحروف، أعني الحلق واللسان والشفتين، وترتبت في التنزيل من البداية إلى الوسط إلى النهاية.

فهذه الحروف معتمد المخارج الثلاثة التي تتفرع منها ستة عشر مخرجًا، فيصير منها تسعة وعشرون حرفًا، عليها دار كلام الأمم الأولين والآخرين، مع تضمنها سرًّا عجيبًا وهو: أن الألف البداية، واللام التوسط، والميم النهاية. فاشتملت الأحرف الثلاثة على البداية والنهاية والواسطة بينها.

وكل سورة استفتحت بهذه الأحرف الثلاثة فهي مشتملة على بدء الخلق ونهايته وتوسطه: فمشتملة على تخليق العالم وغايته، وعلى التوسط بين البداية والنهاية من التشريع والأوامر.

فتأمل ذلك في البقرة وآل عمران وتنزيل السجدة وسورة الروم.

وتأمل اقتران الطاء بالسين والهاء في القرآن، فإن الطاء جمعت من صفات الحروف خمس صفات لم يجمعها غيرها وهي: الجهر، والشدة، والاستعلاء، والإطباق<sup>(۱)</sup>.

والسين مهموس، رخو، مستفل، صفيري، منفتح، فلا يمكن أن يجمع إلى الطاء حرف يقابلها كالسين والهاء. فذكر الحرفين اللذين جمعا صفات الحروف.

وتأمل السور التي اشتملت على الحروف المفردة، كيف تجد السورة مبنية على مبنية على كلمة ذلك الحرف، فمن ذلك ﴿ قَ ﴾ والسورة مبنية على الكلمات القافية من ذكر القرآن، والحلق، وتكرار القول، ومراجعته مرارًا، والقرب من ابن آدم، وتلقي الملكين قول العبد، وذكر الرقيب، وذكر السائق والقرين، والإلقاء في جهنم، والتقدم بالوعيد، وذكر المتقين، وذكر القلب، والقرون، والتنقيب في البلاد، وذكر القيل مرتين، وتشقق الأرض، وإلقاء الرواسي فيها، وبسوق النخل، والرزق، وذكر القوم، وحقوق الوعيد، ولو لم يكن إلا تكرار القول والمحاورة.

وسرٌ آخر وهو أن كل معاني هذه السورة مناسبة لما في حرف القاف من الشدة والجهر والعلو والانفتاح.

وإذا أردت زيادة إيضاح هذا فتأمل ما اشتملت عليه سورة ﴿ مَن ﴾ من الخصومات المتعددة، فأولها خصومة الكفار مع النبي عَلَيْ وقولهم: ﴿ أَجَمَلُ الْآلِمُ إِلَهُ الرَّحِدُ ا﴾ [ص:٥]، إلى آخر كلامهم. ثم اختصام الخصمين

<sup>(</sup>١) هكذا في الأصل ويبدو أن الصفة الخامسة هي القلقلة.

عند داود، ثم تخاصم أهل النار، ثم اختصام الملأ الأعلى في العلم وهو الدرجات والكفارات، ثم مخاصمة إبليس واعتراضه على ربه في أمره بالسجود لآدم، ثم خصامه ثانيًا في شأن بنيه: حلقه ليغوينهم أجمعين إلا أهل الإخلاص منهم.

فليتأمل اللبيب الفطن هل يليق بهذه السورة غير ﴿ضَ ﴾، وسورة ﴿قَ ﴾ غير حرفها؟!

وهذه قطرة من بحر من بعض أسرار هذه الحروف والله أعلم (1). وللبيضاوي إشارة إلى نحو هذا القول دون الإشارة إلى صاحبه، حيث قال: الوقيل: الألف من أقصى الحلق وهو مبدأ المخارج، واللام من طرف اللسان وهو أوسطها، والميم من الشفة، وهو آخرها؛ جمع بينها إيهاء أن العبد يكون أول كلامه وأوسطه وآخره ذكر الله تعالى (1).

وذكر ذلك أيضًا الرازي في تفسيره (٢)، ويبدو أن ابن القيم ـ رحمه الله ـ استفاد من ذلك وتوسع في بيانه.

...

 <sup>(</sup>١) بدائع الفوائد (٣/ ١٩٢-٦٩٣)، ويلاحظ أن مثل هذه الاستنباطات ترتبط بوجه ما
 بالتفسير الإشاري الذي لا يقوم عليه دليل يصح الاحتجاج به.

<sup>(</sup>٢) أنوار التنزيل (١/ ١٥).

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب (٨/٢).

#### الهبحث السادس:

#### أنها مستودع أسرار القرآن

ولا ريب أن إنزال الأولياء منزلة الأنبياء في معرفة أسرار تلك الحروف يجر إلى التفسيرات المنكرة التي أنكرها العلماء على الصوفية الذين تكلموا في التفسير بحسب أذواقهم ومواجيدهم لا بحسب قواعد التفسير المعروفة، وفي ذلك يقول الدكتور صبحي الصالح: "ولا ريب أن للصوفية في مجال هذه التفسيرات الباطنية آراء أبعد شطحًا وأغرب لفظًا، وأغمض معنى، ولا نرى أدلً على ذلك من قول الشيخ عيي الدين بن عربي في (الفتوحات المكية) ما خلاصته: اعلم أن مبادئ السور المجهولة لا يعلم حقيقتها إلا أهل الصور المعقولة، فجعلها تبارك وتعالى تسمًا وعشرين سورة، وهو كمال الصورة: ﴿ وَٱلْقَمَرَقَدُرْنَهُ مَنَاذِلَ ﴾ [بر:٣٩].

والتاسع والعشرون: القطب الذي قوام الفلك، وهو علة وجوده، وهو سورة آل عمران ﴿ الَّهُ ﴿ اللَّهُ اللهُ ﴾ [آل عمران: ١-٢]. ولولا ذلك لما ثبتت الثمانية والعشرون حرفًا، وجملتها على تكرار الحروف ثمانية وسبعون حرفًا.

<sup>(</sup>۱) الجامع (۱/ ۱۵۶).

فالثهانية حقيقة البضع قال تلطئ: «الإيهان بضع وسبعون» (١)، وهذه الحروف ثهانية وسبعون، فلا يكمل عبد أسرار الإيهان حتى يعلم حقائق هذه الحروف في سورها... إلخ».

إلى أن يقول في موضع آخر: «ثم جعل سبحانه هذه الحروف على مراتب، منها موصول، ومنها مقطوع، وليس في كل قطع وصل، فكل وصل يدل على وصل، والوصل والفصل وصل يدل على وصل، والوصل والفصل في الجمع وغير الجمع والفصل وحده في عين الفرق، فها أفرده من هذا فإشارة إلى فناء رسم العبد أزلا، وما أثبته فإشارة إلى وجود رسم العبودية حالا، وما جمعه فإشارة إلى الأبد بالموارد التي لا تتناهي. والإفراد للبحر الأبدي، والمثنى للبرزخ المحمدي الإنساني. والألف فيها نحن فيه إشارة إلى التوحيدي، والميم إشارة إلى الملك الذي لا يبيد، واللام بينهها واسطة ليكون بينهها رابطة... إلخ».

ثم عقب الدكتور صبحي الصالح بقوله: «هذه الشطحات الصوفية تنبئ عن رأي أصحابها خاصة، لأنها تعتمد على أذواقهم ومواجيدهم، وتستمد سريتها من مصطلحاتهم وأسرارهم، فلا يمكن إذن أن تعطي صورة صادقة عن التفسير الإسلامي المعتمد لفواتح السور (1).

وقريب من هذا ما ذكره الرازي ولم ينسبه إلى أحد: «الألف إشارة إلى ما لا بد منه من الاستقامة في أول الأمر، وهو رعاية الشريعة؛ قال تعالى:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه بهذا اللفظ في كتاب الإبيان باب بيان عدد شعب الإيهان، حديث رقم (٥٠).

<sup>(</sup>٢) مباحث في علوم القرآن (ص:٢٣٨-٢٣٩).

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُوا ﴾ [فصلت: ٣٠]. واللام إشارة إلى الانحناء الحاصل عند المجاهدات، وهو رعاية الطريقة، قال تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ جَنهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سُبُلُنَا ﴾ [العنكبرت: ٦٩]، والميم إشارة إلى أن يصير العبد في مقام المحبة، كالدائرة التي يكون نهايتها عين بدايتها وبدايتها عين نهايتها، وذلك إنها يكون بالفناء في الله تعالى بالكلية، وهو مقام الحقيقة، قال تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرَّهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يُلْعَبُونَ ﴾ [الأنعام: ٩١](١).

ولا ريب أن في هذا الكلام من الضلال ما قد يؤدي إلى الكفر والقول بإسقاط التكاليف لأنه جعل رعاية الشريعة إنها تكون في أول الأمر فقط، أما مقام الفناء في الله \_ على قولهم \_ لا يحتاج العبد معه إلى رسوم وهي العبادات الظاهرة، وقد يعنون بقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ذَرَهُم فِي خَوْضِهم يَلْعَبُونَ ﴾ [الانعام: ٩١]، تلك العبادات من صلاة وصيام وزكاة وغير ذلك، ولا ريب أن كلام الله تعالى ينزه عن مثل هذا الهذيان والضلال.

وللحرالي كلام في تفسير هذه الحروف لا يخرج عن التفسير الصوفي الإشاري المحاط بهالة من المصطلحات الغريبة التي اشتهر بها الصوفية (٢٠).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) مفانيح الغيب (٢/ ٨).

<sup>(</sup>٢) انظر نظم الدرر (١/ ٣١).

#### الهبحث السابع:

#### أنها معجزة دالى على صدق رسول الله ﷺ

فإن التكلم بهذه الحروف وإن كان معتادًا لكل أحدٍ، إلا أن تسمية هذه الحروف بهذه الأسهاء لا يعرفه إلا من اشتغل بالتعلم والاستفادة، فلها أخبر الرسول عن عنها من غير سبق تعلم واستفادة، كان ذلك إخبارًا عن الغيب، فلهذا السبب قدم الله تعالى ذكرها ليكون أول ما يُسمع من هذه السورة معجزة دالة على صدقه. ذكر ذلك الزنخشري في (الكشاف)، وأبو السعود في تفسيره، والرازي في (مفاتيح الغيب)، وصديق حسن خان في المتح البيان)، والبيضاوي في (أنوار التنزيل)، والنسفي في تفسيره ولم ينسبوه إلى أحد، ويبدو أنهم أخذوه جميعًا عن الزنخشري (أ).

وهذا يدل على أن هذه الألفاظ التي يعبر بها عن حروف المعجم ما هي إلا أسهاء لتلك الحروف، وقد عبر عن ذلك الزيخشري فقال: •اعلم أن الألفاظ التي يتهجى بها أسهاء، مسمياتها الحروف المبسوطة التي منها ركبت الكلم فقولك: ضاد، اسم سمي به •ضه من ضرب إذا تهجيته، وكذا: راء، باء؛ اسهان لقولك: ره، به... ثم إني عشرت من جانب الخليل على نص في ذلك. قال سيبويه: «قال الخليل يومًا وسأل أصحابه ـ: كيف تقولون إذا أردتم أن تلفظوا بالكاف التي في لك والباء التي في ضرب؟ فقيل: نقول: باء، كاف، فقال: إنها جئتم بالاسم، ولم تلفظوا بالحرف،

 <sup>(</sup>۱) انظر الكشاف (١/ ٢٨- ٢٩)، مفاتيح الغيب (٢/ ٨)، أبو السعود (١/ ٢٢)، أنوار التنزيل (١/ ١٣)، فتح البيان (١/ ٦٦)، لباب التأويل (١/ ٢٣)، النسفى (١/ ٩).

وقال: أقول: كه، بهه<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

(۱) الكشاف (۱/ ۱۹ - ۲۰).

<sup>(</sup>٢) تفسير أي السعود (١/ ٢٠)، وانظر نفسير النسفى (١/ ٩).

<sup>(</sup>٣) تفسير أن السعود (١/ ٢٣).

#### 🚪 الهبدث الثامن:

#### أقوال أخرى

وهناك أقوال أخرى في معنى الأحرف المقطعة في أوائل السور أو حكمتها لم يكتب لها الانتشار، ولم ينقلها غير الآحاد، ولم أجد حولها كلامًا كثيرًا. لذا فإنني أكتفى هنا بسياقها على سبيل الاختصار، ومن ذلك:

# أولاً: من الأقوال في معاني الأحرف القطعة:

- ١ قيل: كل حرف منها يشير إلى نعمة من نعم الله، وقيل إلى ملك، وقيل إلى نبي. ذكره الصاوي في حاشيته على الجلالين ولم ينسبه إلى أحد<sup>(١)</sup>.
   وقاله ابن جبير عن ابن عباس كما في المحرر الوجيز<sup>(١)</sup>.
- آن كل واحدٍ من هذه الحروف يدلُ على فعل من الأفعال، فالألف معناه: ألف الله محمدًا فبعثه نبيًّا، واللام: أي لامه الجاحدون. والميم: أي ميم الكافرون: غيظوا وكبتوا بظهور الحق. ذكره الرازي في تفسيره (٢).
- ٣- قول أبي بكر التبريزي: «إن الله تعالى علم أن طائفة من هذه الأمة تقول بقدم القرآن، فذكر هذه الحروف تنبيها على أن كلامه مؤلف من هذه الحروف، فيجب ألا يكون القرآن قديمًا» ذكره الرازي في تفسيره (٩).

<sup>(</sup>١) حاشية الصاوى على الجلالين (١/ ١٠).

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز (١/ ٨٢).

<sup>(</sup>٣) مفائيح الغيب (٢/٧).

<sup>(</sup>٤) مغاتيح الغيب (٢/ ٨).

- ٤- قول القاضي المازري أن: •المرادب: ﴿الَّمْ ﴾ أي: ألمَّ بكم ذلك الكتاب أي نزل عليكم. والإلمام الزيارة، وإنها قال الله تعالى ذلك، لأن جبريل عليه السلام نزل به نزول الزائر. ذكره الرازي في تفسيره (١٠).
- أنها رموز لكلهات وجمل لها معاني في اللغة الهيروغليفية (المصرية القديمة) وليست من حروف المعجم المعروفة. وصاحب هذا القول هو سعد عبد المطلب العدل، وقد ألف كتابًا في ذلك أسهاه: الهيروغليفية تفسر القرآن الكريم (٢).

ومعنى هذا القول أن النبي على والصحابة والتابعين والأجيال المتلاحقة كانوا يجهلون معاني تلك الحروف أو الرموز، لأن أحدًا منهم ما كان يعلم عن الهيروغليفية شيئًا، حتى جاء صاحب هذا القول ليعلم الأمة شيئًا في دينها لم يعلمه رسول الله تلكى ولا أصحابه ولا سائر القرون المتقدمة والمتأخرة وهذا لا يقول به عاقل.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_: • فمن قال عن جبريل ومحمد صلوات الله وسلامه عليها، وعن الصحابة والتابعين لهم بإحسان وأثمة المسلمين والجهاعة: أنهم كانوا لا يعرفون شيئًا من معاني هذه الآيات [أي المتشابهات] بل استأثر الله بعلم معناها كها استأثر بعلم وقت الساعة، وإنها كانوا يقرأون ألفاظًا لا يفهمون لها معنى كها يقرأ الإنسان كلامًا

<sup>(</sup>١) نفس المصدر والصفحة.

 <sup>(</sup>۲) لم يكتف صاحب هذا القول بتفسير فواتح السور من الأحرف المقطعة باللغة الهيروغليفية بل إنه تعدى على بعض المفردات القرآنية وفسرها بنفس اللغة ك:
 ﴿الْمُلْمَةِ ﴾، و﴿عَرَفَنتِ ﴾ وغيرها.

لا فهم منه شيئًا، فقد كذب على القوم، والنقول المتواترة عنهم تدل على نقيض هذاه (١).

قلت: فكيف إذا ادعى شخص أنه يفهم ما لم يفهمه رسول الله ﷺ ولا الصحابة ولا التابعون ولا الأثمة المعتبرون؟!

ويكفي في بطلان هذا القول أن أحد كبار المتخصصين<sup>(۱)</sup> في اللغة المصرية القديمة أنكره واستشنعه ورآه مخالفًا حتى للغة الهيروغليفية التي زعم أنها تفسر القرآن الكريم.

## ثَانيًا: من الأقوال الواردة في الحكمة من الأحرف القطعة في أوائل السور:

- انها أمارة قد كان الله تعالى جعلها لأهل الكتاب، أنه سُينزل على محمد
   كتابًا في أول سورٍ منه حروف مقطعة؛ ذكره ابن عطية في (المحرر الوجيز)<sup>(۱)</sup>.
- ٢- وقيل إنها للتعيير بمعنى أن الله تعالى عير عقول الخلق في ابتداء خطابه ليعلموا أن لا سبيل لأحد إلى معرفة خطابه إلا باعترافهم بالعجز عن معرفة كنه حقيقة خطابه. ذكره الخازن في (لباب التأويل)(1).

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوي شيخ الإسلام (١٧/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) هو الدكتور عبد الحليم نور الدين أستاذ اللغة المصرية القديمة ورئيس قسم الآثار المصرية بجامعة القاهرة، والأمين العام للمجلس الأعلى للآثار سابقًا. وانظر رده على الكتاب والمؤلف في أحد ملاحق الكتاب نفسه (ص:١٨٧-١٩٦).

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز (١/ ٨٢).

<sup>(</sup>٤) لباب التأويل (١/ ٢٣).

- ٣- أنها للتعليم: قال عبد العزيز بن يحيى: إن الله تعالى إنها ذكرها لأن في التقدير كأن الله تعالى قال: اسمعوها مقطعة، حتى إذا وردت عليكم مؤلفة كنتم قد عرفتموها قبل ذلك، كها أن الصبيان يتعلمون هذه الحروف أولًا مفردة، ثم يتعلمون المركبات. ذكره الرازي في تفسيره (١).
- ٤- أنها من قبيل الثناء على الله تعالى. ذكر الرازي أن ابن الجوزي رواه
   عن ابن عباس (٢).
- ٥- قول الشيخ محمد متولي الشعراوي أنها ذكرت في القرآن كحروف استقلالية لنعرف ونحن نتعبد بتلاوة القرآن الكريم أنا نأخذ حسنة على كل حرف... فحين نقرأ ﴿ اللّه ﴾ ونحن لا نفهم معناها نعرف أن ثواب القرآن على كل حرف نقرؤه سواء فهمناه أم لم نفهمه (٣).

\* \* \*

(١) نفس المصدر والصفحة.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر والصفحة.

<sup>(</sup>٣) من خواطر الشيخ حول القرآن الكريم نقلًا عن موقعه على الإنترنت.

#### الخاتمة

#### وفيها: خلاصة القول:

من خلال دراسة هذا الموضوع، والنظر في أقوال الأنمة والعلماء في معاني الحروف المقطعة التي افتتحت بها بعض السور، يترجح القول بأنها من المتشابه الذي استأثر الله تعالى بعلمه، ولم يجعل لخلقه سبيلًا إلى معرفته، وذلك مثل وقت الساعة، وظهور الدجال، وخروج يأجوج ومأجوج، ونزول عيسى بن مريم وظهور الدابة، وطلوع الشمس من مغربها وكيفية استواء الله على عرشه وغير ذلك. فمعرفة المعنى المراد بالأحرف المقطعة من هذا النوع من المتشابه. أما الحكمة المرادة من إيرادها فمبحث آخر غير هذا.

وقد ترجع لي ذلك بعد البحث للأسباب التالية:

اولاً: أن النبي ﷺ لم يرد عنه شيء في معاني تلك الحروف مع مسيس الحاجة إلى معرفة ذلك وكثرة وروده في القرآن الكريم.

ثانيًا: أن هذا القول مروي عن الخلفاء الراشدين الأربعة، وقد قال النبي ﷺ: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي (١٠).

ثالثًا: أنه قول كثير من أهل العلم من الصحابة والتابعين وغيرهم كابن مسعود والشعبي، وأبي صالح، وسفيان الثوري، وعبد الرحمن بن زيد ابن أسلم، والسحين بن الفضل والربيع بن خثيم، وأبي بكر الأنباري

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في المستدبرقم (١٦٦٩٢)، وأبو داود كتاب السنة باب في لزوم السنة رقم (٢٦٧٦)، وقم (٤٦٠٧)، والترمذي كتاب العلم باب ما جاء في الأخذ بالسنة رقم (٢٦٧٦)، وابن ماجه في المقدمة باب اتباع سنة الخلفاء الراشدين المهتدين رقم (٤٢).

وجابر بن عبد الله بن رئاب وأبي حاتم وهود بن محكم الهواري وقد رجحه ابن حبان والقرطبي والسيوطي وغيرهم كها قدمنا.

رابعًا: أنه القول الأسلم والأبعد عن الكلام في كتاب الله تعالى بغير علم ولا برهان.

خامسًا: أنها حروف وليست ألفاظًا محددة المعاني معروفة المباني حتى يسهل معرفة معانيها والبحث في مراد الله منها.

سادسًا: أن الذين تكلموا فيها من الصحابة والتابعين ومن بعدهم لم يتفقوا على شيء، بل كثرت اختلافاتهم وتضاربت آراؤهم، حتى أن الواحد منهم كان ينقل عنه عدة أقوال في الفاتحة الواحدة.

سابعًا: أن ابن عباس عبيض وهو من أعظم المفسرين لهذه الأحرف لم يهتد إلى شيء ولذلك ورد عنه أنه قال: «عجزت العلماء عن إدراكها» (١٠). وروي عنه أيضًا أنها هي المتشابهات (٢٠).

ثامنًا: أن العلماء جميعًا متفقون على أنها من المتشابه، فلم أجد من ذكر أنها من المحكم، أما اختلافهم ففي جواز البحث في معانيها؛ منع ذلك بعضهم كالخلفاء الأربعة، وأجازه البعض كابن عباس وغيره.

تاسعًا: القول بأنها من المتشابه الذي لا يعلمه إلا الله ينهي ذلك الاختلاف الذي وصل إلى حد التناقض والتخبط في تفسير هذه الحروف، ويقطع الطريق على الذين يُحدثون أقوالًا أخرى مبتدعة فيقول أحدهم: إذا

<sup>(</sup>١) تفسير أن السعود (١/ ١٣).

<sup>(</sup>٢) ذكره عنه ابن تيمية في مجموع الفتاوي (١٧/ ٢٠).

كان السابقون اختلفوا في المسألة على عشرين قولًا، فلهاذا لا أكون أنا المجتهد الحادي والعشرين؟ وقد نسي هذا القائل أن للاجتهاد شروطًا لا يتوفر فيه بعضها فضلًا عن استيفائها كلها حتى يسمح له بتصدر مقام الاجتهاد.

عاشرًا: القول بأنها من المتشابه لا يقدح في كون القرآن نزل بلسان عربي مبين، لهداية الخلق وإرشادهم إلى سواء السبيل، لأن هذا من باب الابتلاء والاختبار؛ ليهلك من هلك عن بينة برد هذه الأحرف وإنكارها، ويحيى من حيَّ عن بينة بقبولها والإيهان بأنها من كتاب الله الذي ﴿ لَا يَأْنِيهِ الْبَعْلِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مَّ مَيْزِيلٌ مِنْ حَكِيم جَمِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٦].

حادي عشر: القول بأنها من المتشابه لا يمنع من أن لها معاني عظيمة، استأثر الله تعالى بعلمها.

ثاني عشر: القول بأنها من المتشابه لا يمنع ما ذكره العلماء من حكم في افتتاح بعض السور بهذه الحروف المقطعة.

ومن أبرز العلماء الذين رأيت لهم كلامًا صريحًا في اختيار هذه الأقوال وتضعيف ما سواه الإمام الشوكاني \_ رحمه الله \_ فقد ذكر كلام الزنخشري وردًّ عليه كما قدمنا، وردًّ كذلك القول بالتحدي وقد ذكرت كلامه في ذلك ورددت عليه، ورد كذلك القول بأن هذه الحروف على مذهب العرب في الاختصار والإيجاز وبين أن هذه الحروف ليست من هذا الجنس لأنه لم يتقدمها ما يدل عليها ويفيد معناها كما في كلام العرب.

ثم قال \_ رحمه الله \_: •وإذا عرفت هذا فاعلم أن من تكلم في بيان

معاني هذه الحروف جازمًا بأن ذلك هو ما أراده الله عز وجل، فقد غلط أقبح الغلط، وركب في فهمه ودعواه أعظم الشطط... وإذا تقرر لك أنه لا يمكن استفادة ما ادعوه من لغة العرب وعلومها، لم يبق حينئذ إلا أحد أمرين:

الأول: التفسير بمحض الرأي الذي ورد النهي عنه والوعيد عليه، وأهل العلم أحق الناس بتجنبه والصدعنه والتنكب عن طريقه، وهم أتقى لله سبحانه وتعالى من أن يجعلوا كتاب الله سبحانه وتعالى ملعبة لهم يتلاعبون به، ويضعون حماقات أنظارهم وخزعبلات أفكارهم عليه.

الثاني: التفسير بتوقيف عن صاحب الشرع، وهذا هو المهيع الواضح والسبيل القويم، بل الجادة التي ما سواها مردوم والطريقة العامرة التي ما عداها معدوم، فمن وجد شيئًا من هذا فغير ملوم أن يقول بملء فيه ويتكلم بها وصل إليه علمه. ومن لم يبلغه شيء من ذلك فليقل: لا أدري، أو الله أعلم بمراده.

فقد ثبت النهي عن طلب فهم المتشابه، ومحاولة الوقوف على علمه مع كونه ألفاظًا عربية وتراكيب مفهومة، وقد جعل الله تتبع ذلك صنيع الذين في قلبوهم زيغ (١)، فكيف بها نحن بصدده؟ فإنه ينبغي أن يقال: إنه

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "إن الله ذم الزائفين بالجهل وسوء القصد، فإنهم يقصدون المتشابه يبتفون تأويله، ولا يعلم تأويله إلا الراسخون في العلم وليسوا منهم، وهم يقصدون الفتنة، لا يقصدون العلم والحق، ثم ذكر شيخ الإسلام الأقوال في المتشابه وبين أن الراسخين في العلم يعلمون معانيه على جميع الأقوال إلا القول الذي ذكر أن المتشابه هو الحروف المقطعة في أوائل السور، فإنه لم يقطع بمعرفة العلماء له بل قال:

متشابه المتشابه على فرض أن للفهم إليه سبيلًا ولكلام العرب فيه مدخلًا، فكيف وهو خارج عن ذلك على كل تقدير!

... فإن قلت: هل ثبت عن رسول الله ﷺ في هذه الفواتح شيء يصلح للتمسك به؟

قلت: لا أعلم أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم تكلم في شيء من معانيها، بل غاية ما ثبت عنه هو مجرد عدد حروفها... فإن قلت: هل روي عن الصحابة شيء من ذلك بإسناد متصل بقائله أم ليس إلا ما تقدم من حكاية القرطبي عن ابن عباس وعلي؟

قلت: «قد روى ابن جرير والبيهقي في كتاب الأسماء والصفات عن ابن مسعود أنه قال: ﴿الَّمْ ﴾ حروف اشتقت من حروف اسم الله الله ثم ذكر الروايات التي رواها ابن جرير وابن أبي حاتم وابن المنذر وابن مردويه والبيهقي في الأسماء والصفات عن ابن عباس وابن مسعود والربيع بن أنس في تفسير هذه الأحرف، وقد ذكرتها جميعًا في مواضعها. ثم قال: «وقد روي نحو هذه التفاسير عن جماعة من التابعين منهم عكرمة والشعبي وقتادة ومجاهد والحسن.

فإن قلت: هل يجوز الاقتداء بأحد من الصحابة قال في تفسير شيء من هذه الفواتح قولًا صح إسناده إليه؟

اهذه الحروف قد تكلم في معناها أكثر الناس، فإن كان معناها معروفًا فقد عرف معنى
 المتشابه، وإن لم يكن معروفًا وهي المتشابه، كان ما سواها معلوم المعنى وهذا المطلوب،
 جموع فتاوى شيخ الإسلام (١٧/ ٤٠٥-٤٢).

قلت: لا لما قدمنا، إلا أن يعلم أنه قال ذلك عن علم أخذه عن رسول الله عن علم أخذه عن رسول الله عن .

فإن قلت: هذا بما لا مجال للاجتهاد فيه، ولا مدخل للغة العرب، فلم لا يكون له حكم الرفع؟

قلت: تنزيل هذا منزلة المرفوع وإن قال به طائفة من أهل الأصول وغيرهم، فليس مما ينشرح له صدور المنصفين، ولا سيها إذا كان في مثل هذا المقام وهو التفسير لكلام الله سبحانه، فإنه دخول في أعظم الخطر بها لا برهان عليه صحيح إلا مجرد قولهم: إنه يبعد من الصحابي كل البعد أن يقول بمحض رأيه فيها لا مجال فيه للاجتهاد، وليس مجرد هذا الاستبعاد مسوغًا للوقوع في خطر الوعيد الشديد. على أنه يمكن أن يذهب بعض الصحابة إلى تفسير بعض المتشابه كها تجده كثيرًا في تفاسيرهم المنقولة عنهم، ويجعل هذه الفواتح من جملة المتشابه.

ثم ههنا مانع آخر وهو أن المروي عن الصحابة في ذلك مختلف متناقض، فإن عملنا بها قاله أحدهم دون الآخر كان تحكمًا لا وجه له، وإن عملنا بالجميع كان عملًا بها هو مختلف متناقض، ولا يجوز.

ثم ههنا مانع غير هذا المانع، وهو أنه لو كان شيء لما قالوه مأخوذًا عن النبي ﷺ، لاتفقوا عليه، ولم يختلفوا كسائر ما هو مأخوذ عنه، فلما اختلفوا في هذا، علمنا أنه لم يكن مأخوذًا عن النبي ﷺ.

ثم لو كان عندهم شيء عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم في هذا لما تركوا حكايته عنه، ورفعه إليه، لا سيها عند اختلافهم، واضطراب أقوالهم في مثل هذا الكلام الذي لا مجال للغة العرب فيه، ولا مدخل لها.

والذي أراه لنفسي، ولكل من أحب السلامة واقتدى بسلف الأمة: أن لا يتكلم بشيء من ذلك، مع الاعتراف بأن في إنزالها حكمة لله ﷺ لا بلغها عقولنا، ولا تهتدي إليها أفهامنا، وإذا انتهيت إلى السلامة في مداك، فلا تجاوزه (١٠).

هذا فيها يتعلق بتفسير المعنى أما الحكمة واللطائف فأرى أن الأمر في ذلك واسع طالما أن القول له ما يؤيده من اللغة أو من الاستقراء أو السياق أو غير ذلك من المرجحات، والقرآن مليء بالحكم واللطائف وفي كل يوم يتضح للعلماء فيه معنى جديد، فهو كالشجرة الطيبة التي ﴿ تُؤْتِيَ أَكُلُهَا كُلُّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾ [براهبم: ٢٥].

وقد قال ابن القيم بعد أن ذكر بعض حكم الأحرف المقطعة: •وهذه قطرة من بحر من بعض أسرار هذه الحروف والله أعلم (٢).

وقال في موضع آخر: «فمتى لاح لك من هذه الأسرار، وكشف لك عن مكنونها فكرٌ، فاشكر الواهب للنعمة، و﴿وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا﴾ [طه:١١٤]ه(٢).

ومن أصح ما ذكره العلماء في هذا السياق كون هذه الأحرف موضوعة للإعجاز والتحدي وقد قال بهذا جمع غفير من أهل العلم قد

<sup>(</sup>١) فتع القدير (١/ ٢٩-٣٢) باختصار.

<sup>(</sup>٢) بدائع الفرائد (٣/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٣) بدائع الفوائد (١/ ١٦٢).

تقدم ذكرهم، ولا يعترض على ذلك بأن هذا القول لم يقل به صحابي ولا تابعي، لأن هؤلاء كانوا يشتغلون بتفسير المعنى غالبًا، وأما الأسرار والحكم واللطائف فقد توسع فيها من جاء بعدهم، وهي ليست تفسيرًا لمعاني القرآن، ولم يجزم صاحبها بأنها مراد الله سبحانه، وإنها يقول هذا ما فهمته أنا في سبب افتتاح بعض سور القرآن بالأحرف الهجائية المقطعة.

وللإمام ابن كثير \_ رحمه الله \_ نصَّ يوضح أن هناك فرقًا بين الأقوال المتعلقة بالمعنى والأقوال المتعلقة بالحكمة، وقد ذكرنا بعضه إلا أننا نسوقه بتهامه لأهميته، فقد قال رحمه الله: ق... والمقام الآخر في الحكمة التي اقتضت إيراد هذه الحروف في أوائل السور ما هي؟ مع قطع النظر عن معانيها في أنفسها.

فقال بعضهم: إنها ذكرت ليعرف بها أوائل السور، حكاه ابن جرير وهذا ضعيف، لأن الفصل حاصل بدونها فيها لم تُذكر، وفيها ذكرت فيه البسملة تلاوة وكتابة.

وقال آخرون: بل ابتدئ بها لتُفتح باستهاعها أسهاع المشركين إذ تواصوا بالإعراض عن القرآن، حتى إذا استمعوا له تلا عليهم المؤلَّف منه، حكاه ابن جرير أيضًا وهو ضعيف.

وقال آخرون: بل إنها ذكرت هذه الحروف في أوائل السور التي ذكرت فيها بيانًا لإعجاز القرآن وأن الخلق عاجزون عن معارضته بمثله، هذا مع أنه مركب من هذه الحروف المقطعة التي يتخاطبون بهاه (۱)، ثم مال درحمه الله ـ إلى هذا القول، وقد تقدم كلامه في ذلك.

<sup>(</sup>۱) تغسر این کئر (۱/ ۵۵).

ولا يمنع من هذا ما ذكره ابن القيم ـ رحمه الله ـ من مناسبة هذه الحروف بعضها لبعض من ناحية المخارج والصفات، على ما ذكره، ومناسبة الحروف المفردة كـ: ﴿ قَ ﴾، و﴿ صَ ﴾ لموضوعات السور التي افتتح بها.

والله أعلم وأحكم وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

...

## المراجع

- ١- الإتقان في علوم القرآن. جلال الدين السيوطي، شركة مصطفى
   البابي الحلبي، القاهرة: الطبعة الرابعة، ١٣٩٨هـ.
- ٢- أحكام من القرآن الكريم. محمد بن صالح العثيمين، دار الوطن،
   الرياض: الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ-٢٠٠٦م.
- ۲- إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، أبو السعود محمد بن
   محمد العمادي، دار إحياء التراث العربي، بيروت: الطبعة الأولى.
- ٤- الأسهاء والصفات. أحمد بن الحسين البيهقي، دار الكتب العلمية،
   بيروت: الطبعة الأولى.
- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن. لمحمد الأمين الشنقيطي،
   الطبعة الأولى على نفقة الأمير أحمد بن عبد العزيز آل سعود
   ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م.
- ١- إعجاز القرآن. أبو بكر محمد بن الطيب الباقلاني، تحقيق: عهاد الدين أحمد
   حيدر، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنور، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ.
- ٧- إملاء ما مَنَّ به الرحمن من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن.
   أبو البقاء عبد الله بن الحسين العكبري، دار الكتب العلمية، بيروت:
   الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ-١٩٧٩م.
- ٨- أنوار التنزيل. ناصر الدين البيضاوي، دار الكتب العلمية، بيروت:
   الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م.

- ٩- أيسر التفاسير، أبو بكر الجزائري، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ-١٩٨٧م.
- ١٠ بدائع الفوائد، لابن القيم. دار الكتاب العربي، بيروت: الطبعة الأولى، بدون تاريخ.
- ١١ البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر، بيروت: الطبعة الثالثة، ١٤٠٠هـ.
- ١٢ تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة. شرح: السيد أحمد صقر، دار الكتب العلمية، بيروت: الطبعة الثالثة، ١٤٠١هـ-١٩٨١م.
- ۱۳ تفسير القرآن العظيم. أبو الفداء بن كثير، دار الريان، بيروت: الطبعة الرابعة، ۱۸ ۱ ۱ هـ-۱۹۹۸م.
- ١٤ تفسير النسفي. دار الكتاب العربي، بيروت: الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ ١٤٠٨
   ١٩٨٨ م.
- ١٥- التفسير الواضح. د. محمد محمود حجازي، دار الكتاب العربي،
   بيروت: الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ -١٩٨٢م.
- ١٦ تفسير القرآن بالقرآن والسنة والآثار. أحمد بن عبد الرحن القاسم.
   الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ
- ١٧ تفسير ابن أبي حاتم. تحقيق: أسعد محمد الطيب، مكتبة: نزار الباز،
   الطبعة الأولى ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.
- ١٨ تفسير القرآن. أبو المظفر السمعاني، تحقيق غنيم عباس وياسر إبراهيم. دار الوطن، الرياض، الطبعة الأولى.

- ١٩ تفسير القرآن. عبد الرزاق بن همام الصنعاني، تحيق د. مصطفى مسلم، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ.
- ٢٠ تفسير القرآن للعز بن عبد السلام، تحقيق: عبد الله بن إبراهيم
   الوهيبي، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ-١٩٩٦م.
- ٢١- تفسير الراغب الأصفهاني من أول سورة آل عمران وحتى الآية رقم
   ١١٣ من سورة النساء. تحقيق: د. عادل الشدي، دار الوطن، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ.
- ٢٢- تفسير سورة يس. محمد بن صالح العثيمين، مكتبة التراث الإسلامي،
   القاهرة، الطبعة الأولى، بدون تاريخ.
- ۲۳- التفسير المنير. وهبة الزحيلي، دار الفكر المعاصر، بيروت، الطبعة الأولى
   ۱ ٤ ۱ هـ.
- ٢٤- التفسير الوسيط. سيد محمد طنطاوي، دار نهضة مصر للطباعة والنشر، ١٩٩٨م.
  - ٢٥- تفسير المنار. محمد رشيد رضا، دار المنار، مصر، الطبعة الرابعة، ١٣٧٣هـ.
- ٢٦- تفسير المراغي. أحمد مصطفى المراغي، دار الفكر، بيروت: الطبعة الثالثة ١٩٩٤م.
- ۲۷ تفسير التحرير والتنوير. محمد الطاهر بن عاشور، مطبعة عيسى
   الحلبي وشركاه، القاهرة: الطبعة الأولى، ١٣٨٤هـ.
- ۲۸ تهذیب التهذیب، ابن حجر العسقلانی، القاهرة، دار الکتاب الإسلامی،
   الطبعة الأولی، بدون تاریخ.

- ٢٩ تهذیب التفسیر. عبد القادر شیبة الحمد، مکتبة المعارف، الریاض،
   ١٤١٤هـ.
- ٣٠ تيسير الكريم الرحمن. عبد الرحمن السعدي، دار المدني، جدة، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.
- ٣١- الجامع الأحكام القرآن. أبو عبد الله القرطبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت: الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م.
- ٣٦- جامع البيان عن تأويل القرآن، أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، دار الفكر، بيروت: الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ-١٩٨٤م.
- ٣٣- الجواهر الحسان. لعبد الرحمن الثعالبي، تحقيق: أبي محمد الغماري، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ-١٩٩٦م.
- ٣٤- حاشية الصاوي على الجلالين. أحمد بن محمد الصاوي، ضبط وتصحيح: محمد عبد السلام شاهين. دار الكتب العلمية، بيروت: الطبعة الأولى ١٤١٥هـ-١٩٩٥م.
- ٣٥- الدر المنثور في التفسير بالمأثور. جلال الدين السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت: الطبعة الأولى.
- ٣٦- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع والمثاني. شهاب الدين الألوسي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٣٧- زاد المسير في علم التفسير، أبو الفرج بن الجوزي، المكتب الإسلامي، بيروت: الطبعة الرابعة، ١٩٨٧م.

- ٣٨- صحيح البخاري، محمد بن إسهاعيل البخاري، دار السلام، الرياض: الطبعة الثانية، ١٤١٩هـ.
- ٣٩- صحيح مسلم. تحقيق وتصحيح وترقيم: محمد فؤاد عبد الباقي،
   رئاسة البحوث العلمية والإفتاء، الرياض ١٤٠٠هـ.
- ٤٠ فتح البيان في مقاصد القرآن، صديق حسن خان، عني بطبعه عبد الله الأنصاري. المكتبة العصرية، بيروت: الطبعة الأولى ١٤١٢هـ-١٩٩٢م.
- ٤١ فتح القدير، الجامع بين فني الرواية والدراية في علم التفسير. لمحمد
   ابن علي الشوكاني، دار الفكر، بيروت: الطبعة الأولى، ١٤٠١هــ ابن علي الشوكاني، دار الفكر، بيروت: الطبعة الأولى، ١٩٨١هــ ١٩٨١م،
- ٤٢- فواتع سور القرآن. د. حسين نصار، مكتبة الخانجي، القاهرة: الطبعة الأولى، ٢٠٠٢م.

27 - في ظلال القرآن. سيد قطب، دار الشروق، القاهرة. 

www.books4all.net

- ٤٤ في رحاب التفسير. عبد الحميد كشك. المكتب المصري الحديث،
   القاهرة، الطبعة الأولى ١٩٩٤م.
- 20- القول المبين في تفسير سورة يس. حسن يوسف، مركز الكتاب للنشر، مصر، ١٤١٢هـ.
- 21- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل. للزمخشري، ضبط وتصحيح: مصطفى حسين أحمد، دار الكتاب العربي، بيروت: الطبعة الثالثة، ٧-١٤٨هـ-١٩٨٧م.

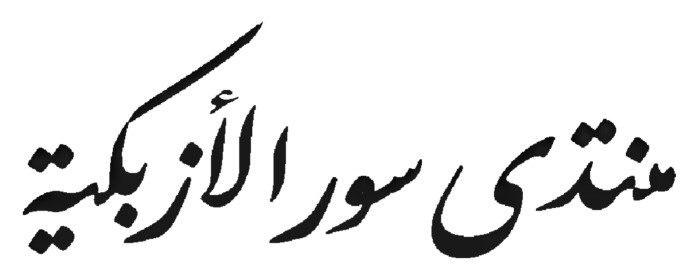
- ٤٧- لباب التأويل. علاء الدين على بن محمد الخازن، ضبط: عبد السلام شاهين. دار الكتب العلمية، بيروت: الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ- ١٩٩٥م.
- ٤٨- مباحث في علوم القرآن. د.صبحي الصالح، دار العلم للملايين،
   بيروت: الطبعة العاشرة ١٩٧٧م.
- ٤٩ الهيروغليفية تفسّر القرآن الكريم. سعد عبد المطلب العدل، مكتبة مدبولي، القاهرة: الطبعة الأولى، ٢٠٠٢م.
- ٥٠ مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية. جمع وترتيب عبد الرحن ابن قاسم وابنه محمد، الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء، الرياض، تصويرًا عن الطبعة الأولى، ١٣٩٨هـ.
- ٥١ المحرر الوجيز لابن عطية الأندلسي. تحقيق عبد السلام عبد الشافي
   عمد، دار الكتب العلمية، بيروت: الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- ٥٢ معالم التنزيل للبغوي. تحقيق: عثمان جمعة ضميرية وآخرين. دار طيبة، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ-١٩٩٣م.
- ٥٣- معاني القرآن. أبو جعفر النحاس، تحقيق: محمد على الصابوني، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- ٥٤ مفاتيع الغيب. فخر الدين الرازي، دار الكتب العلمية، بيروت:
   الطبعة الأولى، ١٤١١هـ-١٩٩٠م.
- ٥٥- نزهة القلوب في تفسير غريب القرآن، لأبي بكر السجستاني، تحقيق:

- يوسف المرعشلي، دار المعرفة، بيروت: الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ.
- ٥٦ نظم الدرر في تناسب الآيات والسور. برهان الدين البقاعي، تحقيق:
   عبد الرزاق غالب المهدي، دار الكتب العلمية، بيروت: الطبعة
   الأولى، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م.
- ۵۷ النكت والعيون. للقاضي الماوردي، مراجعة السيد عبد المقصود، دار
   الكتب العلمية، بروت: الطبعة الأولى.
- ٥٨ تور الإيهان في تفسير القرآن. محمد مصطفى أبو العلا، دار البشائر،
   بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.
- ٥٩ وجوه التحدي والإعجاز في الأحرف المقطعة في أوائل السور.
   أ.د. فهد الرومي، مكتبة التوبة. الرياض: الطبعة الأولى ١٤١٧هـ.
- ٦٠- الوجيز في تفسير القرآن. شوقي ضيف. دار المعارف، مصر، ١٩٩٤م.
- ٦١- الوسيط. لأبي الحسن الواحدي، تحقيق: عادل عبد الموجود وآخرين،
   دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م.

## الطهرس

| المند السند                                                  |
|--------------------------------------------------------------|
| ملخص البحث ٥                                                 |
| القدمة                                                       |
| القصل الأول                                                  |
| أقوال العلماء في معاني الحروف المقطعة                        |
| المبحث الأول: أن الأحرف المقطعة من المتشابه الذي استأثر      |
| الله بعلمه ٥١                                                |
| المبحث الثاني: أنها أسماء لله تعمالي أو أنهما تدل عملي الاسم |
| الأعظم٧٧                                                     |
| المبحث الثالث: أنها تدل على أسهاء الله تعالى وصفاته ٢٠       |
| المبحث الرابع: أنها أسهاء لله تعالى ولغير الله ٣٤            |
| المبحث الخامس: أنها أسماء لسور القرآن ٣٨                     |
| المبحث السادس: أنها أسهام للقرآن 3 ٤                         |
| المبحث السابع: أنها أقسام ٢٦                                 |
| المبحث الثامن: أنها حروف تدل على الحوادث وذلك بحسب           |
| حساب الجمل • ٥                                               |

| المبحث التاسع: أنها تدل على معان شتى ٥٥                         |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| الفصل الثاني                                                    |  |  |  |  |
| أقوال العلماء في حكم وأسرار افتتاح سور القرآن بهذه الأحرف . ٩ ٥ |  |  |  |  |
| غهيد                                                            |  |  |  |  |
| المبحث الأول: أنها للتحدي والإعجاز                              |  |  |  |  |
| المبحث الثاني: أنها لاستفتاح السور أو للفصل بين السور ٧٣        |  |  |  |  |
| المبحث الثالث: أنها حروف للتنبيه لإسكات الكفار وجذبهم           |  |  |  |  |
| إلى سماع القرآن ٧٧                                              |  |  |  |  |
| المبحث الرابع: أنها للإعجاز اللغوي٨٢                            |  |  |  |  |
| المبحث الخامس: أنها للإعجاز اللغوي والموضوعي معًا ٨٨            |  |  |  |  |
| المبحث السادس: أنها مستودع أسرار القرآن ٩١                      |  |  |  |  |
| المبحث السابع: أنها معجزة دالة على صدق رسول الله على . ٩٤       |  |  |  |  |
| المبحث الثامن: أقوال أخرى                                       |  |  |  |  |
| الخاتمة                                                         |  |  |  |  |
| المراجعا                                                        |  |  |  |  |
| الفهرسا                                                         |  |  |  |  |



WWW.BOOKS4ALL.NET